

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

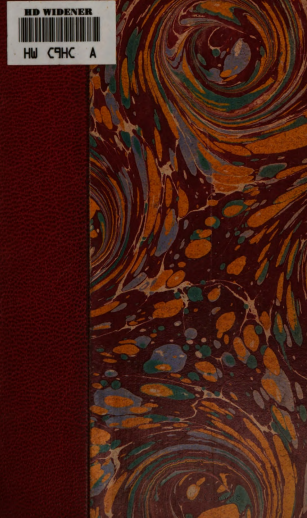
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



10n 18

# Harvard College Library

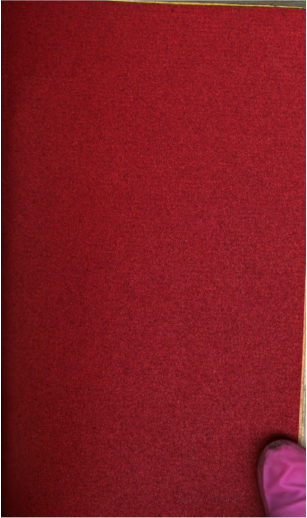
\*\*\*

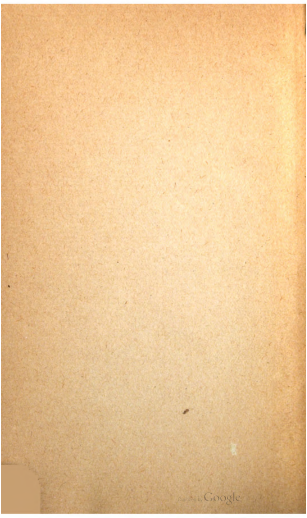


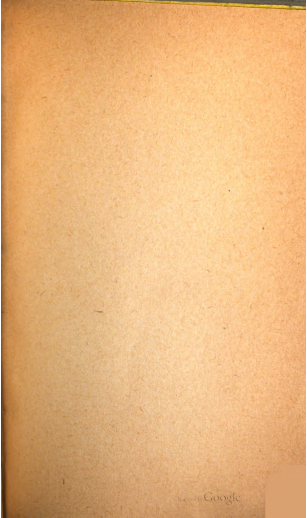
FROM THE FUND IN MEMORY OF
Henry Wadsworth Longfellow

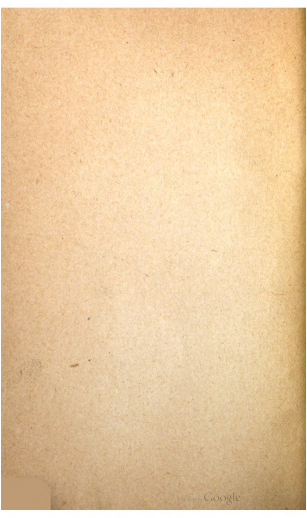
Alice M. Longfellow

<sub>ବ୍ୟେକ୍ତିକ୍ଷିକ୍ଷି</sub>











ı .

# ESSAIS

DE

# MONTAIGNE,

ÉDITION NOUVELLE, où se trouvent ses Lettres et le Discours de LA BOETIE sur la Servitude volontaire, ou la Contr'un.

Avec les Notes de Coste.

Novit se ipsum.

#### TOME HUITIÈME.

# A .PARIS,

Chez Louis, Libraire, rue de Savoie, na. 12,

180 L.

Mon 18.01

Harvard College Library Longfellow Fund Cape 24,1936

### TABLE

#### DESCHAPITAES

Contenus dans le Tome VIII.

Suite du Chapitre XII, Sur l'Apologie de Raymond de Sebonde. Page 1

Fin de la Table du Tome VIII.

ESSAIS

,<del>.</del>.,

# ESSAIS

DE

# MONTAIGNE

# SUITE DU CHAPITRE XII,

Sur l'Apologie de Raymond de Sebonde.

(J'usz en liberté de conscience de mon latin, avec le congé que vous m'en avez donné). Or ce grand corps a tant de visages et de mouvements, qui semblent menasser le ciel et la terre:

(s) Quam multi Libyco volvuntur marmore fluctus,

Sævus ubi Orion hybernis conditur undis,

<sup>(</sup>s) Comme dans le fort de l'hiver il y a des fleuves innombrables qui s'entresuivent impétueusement sur la mer d'Afrique, ou des Tome VIII.

#### 2 Essais de Montaigne,

Vel cùm sole novo densœ torrentur aristæ,

Aut Hermi campo, aut Lyciæ flaventibus

arvis,

Scuta sonant, pulsuque pedum tremit excita tellus.

ce furieux monstre, à tant de bras et à tant de testes, c'est tousiours l'homme foible, calamiteux, et misérable. Ce n'est qu'une fourmilliere esmeuë et eschauffée,

(t) It nigrum campis agmen.

un souffle de vent contraire, le croassement d'un vol de corbeaux, le faux pas d'un cheval, le passage fortuit

épis au retour de l'été que le soleil mûrit dans les campagnes qu'arrose le fleuve Hermus, ou dans celles de la Lycie; ainsi les boucliers reteutissent dans le combat, et la terre tremble sous les pieds des chevaux. Æneid. L.VII, vs. 718, etc.

<sup>(</sup>t) Noire brigade qui court les champs. Æneid, L. IV, vs. 404.

d'un aigle, un songe, une voix, un signe, une brouée matiniere, suffisent à le renverser et porter par terre. Donnez-luy seulement d'un rayon de soleil par le visage, le voylà fondu et esvanouy : qu'on lui esvente seulement un peu de poussiere aux yeux, comme aux mouches à miel de nostre poëte, voylà toutes nos enseignes, nos légions, et le grand Pompejus mesme à leur teste, rompu et fracassé: car ce fust luy, ce me semble (83), que Sertorius battit en Espaigne avec ces belles armes, qui

<sup>(83)</sup> Ici Montaigne se défie un peu de sa mémoire, et avec raison; car ce ne fut pas contre Pompée que Sertorius employa cette ruse, mais contre les Caracitaniens, peuples d'Espagne qui habitoient dans de profondes cavernes, creusées dans le roc, où il étoit impossible de les forcer. Voyez dans Plutarque la Vie de Sertorius, ch. 6.

- 4 Essais de Montaigne, ont aussy servy à Eumenes contre Antigonus, à Surena contre Crassus:
- (u) Hi motus animorum, atque hæc certamina tanta

Pulveria exigui jactu compressa quiescent.

Qu'on descouple mesme de nos mouches après, elles auront et la force et le courage de le dissiper. De fresche memoire, les Portugais assiegeants la ville. de Tamly, au territoire de Xiatine, les habitants porterent sur la muraille quantité de ruches, dequoy ils sont riches. Et avec du feu chasserent les abeilles si vivement sur leurs ennemys, qu'ils abandonnerent leur entreprinse, ne pouvants soustenir leurs assauts et piqueures. Ainsy demeura la victoire et liberté de leur ville, à ce nouveau

<sup>(</sup>u) Un peu de poussière suffira pour dissiper toute cette fougue, et terminer ces grands combats. Georg. L. IV, vs. 86, 87.

secours: avec telle fortune, qu'au retour du combat, il ne s'en trouva (84) une seule à dire. Les ames des Empereurs et des \* Savatiers sont jettées à

Et vous , Blanche la Savatière.

Savatier vient fort naturellement de savate, mot très-usité encore aujourd'hui; et cependant l'usage, qui s'est avisé de substituer

A 3

<sup>(84)</sup> Montaigne ne prétend pas sans doute, que nous prenions à la lettre ce qu'il dit ici, qu'au retour de ce combat, il ne se trouva pas une seule mouche à dire. Car comment auroit-il pu être si exactement instruit du sort de toutes ces mouches? Les esprits vifs donnent naturellement dans l'hyperbole. Mais peut-être, me dira-t-on, pour me payer de la même monnoie, que les esprits trop critiques s'attachent souvent à dea vétilles.

<sup>\*</sup> Savatier ou Savetier, dit Cotgrave. — Savatier a été en usage long-temps avant Montaigne; car du temps de Villon on disoit Savatier.

#### 6 Essais de Montaigne,

à mesme moule. Considerant l'importance des actions des Princes et leur poids, nous nous persuadons qu'elles soyent produictes par quelques causes aussy poisantes et importantes. Nous nous trompons: ils sont menez et ramenez en leurs mouvements, par les · mesmes ressorts, que nous sommes aux nostres. La mesme raison qui nous faict tanser avec un voisin, dresse entre les princes une guerre : la mesme raison qui nous faict fouëtter un laquais, tombant en un roy, luy fait ruiner une province. Ils veulent aussi legerement que nous, mais ils peuvent plus. Pareils appetits agitent un ciron et un elephant.

Quant à la fidélité, il n'est animal

Savetier à Savatier, a si bien proscrit Savatier, que bien des gens seroient teutés de croire qu'il est non-seulement tout-à-fait barbare à présent, mais qu'il l'a toujours été.

au monde traistre au prix de l'homme. Nos historiens racontent la vifve poursuitte que certains chiens ont faict de de la mort de leurs maistres. Le roi Pyrrhus ayant rencontré un chien qui gardoit un homme mort; et ayant entendu qu'il y avoit trois jours qu'il faisoit cet office, commanda qu'on enterrast ce corps, et mena ce chien quant et luy. Un jour qu'il assistoit aux montres generales de son armée, ce chien appercevant les meurtriers de son maistre, (85) leur courut sus, avec grands aboys et aspreté de courroux; et par ce premier indice achemina la vengeance de ce meurtre, qui en fust faicte bientost après par la voye de la justice. Austant en feit le chien du sage Hésiode, (86) ayant convaincu les enfants de Ganistor Naupactien,

(86) Id. ibid.

A 4

<sup>(85)</sup> Plutarque, de solertiá Animal. c. 12.

#### 8 Essais de Montaigne,

du meurtre commis en la personne de son maistre. Un austre chien estant à la garde d'un temple à Athenes, avant apperceu un larron sacrilege qui emportoit les plus beaux joyaux, (87) se meit à abboyer contre luy tant qu'il peust : mais les marguilliers ne s'estants point esveillez pour cela, il se meit à le suivre, et le jour estant venu, se tint un peu plus esloigné de luy, sans le perdre jamais de veuë : s'il luy offroit à manger, il n'en vouloit pas, et aux austres passants qu'il rencontroit en son chemin, il leur faisoit feste de la queuë, et prenoit de leurs mains ce qu'ils luy donnoyent à manger : si son larron s'arrestoit quant et quant au lieu mesme. La nouvelle de ce chien estant venuë aux

<sup>(87)</sup> Id. ibid. La même histoire est dans Elien, de Animalibus, L. VII, c. 13.

marguilliers de cette eglise, ils se mirent à le suivre à la trace, s'enquerants des nouvelles du poil de ce chien; et enfin le rencontrerent en la ville de Cromyon, et le larron aussy, qu'ils ramenerent en la ville d'Athenes, où il fust puny. Et les juges en recognoissance de ce bon office, ordonnerent du public certaine mesure de bled pour nourrir le chien, et aux prestres d'en avoir soing. Plutarque tesmoigne cette histoire, comme chose très – avérée et advenuë en son siecle.

Quant à la gratitude, (car il me semble que nous avons besoin de mettre (88) ce mot en crédit ) ce seul exemple y

<sup>(88)</sup> Le mot de gratitude est à présent tout à fait autorisé par l'usage. Montaigne se faisoit une affaire d'enrichir la langue, et nous avons yu des écrivains qui ont pris à tâche de l'arrauvrir. C'est à l'Académie françoise à s'opposer à ces faux puristes, qui, avant que

#### 10 Essais de Montaigne,

suffira, (89) qu'Appion récite, comme en ayant esté luy-mesme spectateur. Un jour, dict-il, qu'on donnoit à Rome au peuple le plaisir du combat de plusieurs bestes estranges, et principalement de lyons de grandeur inusitée; il y en avoit un entre-austres, qui par son port furieux, par la force et grosseur de ses membres, et un rugissement haultain et espouvantable, attiroit à soy la vue de toute l'assistance. Entre les austres esclaves qui

de se mêler de proscrire des mots, devroient examiner, si ce sont les choses qui ont été faites pour les mots, ou les mots pour les choses.

<sup>(89)</sup> Aulu-Gelle nous a conservé ce conte sur la foi d'Appion, savant homme, dit-il, mais qu'une grande ostentation rend peut-étre trop babillard dans le récit des choses qu'il dit avoir ouïes ou lues: Litteris homo multis præditus;—sed in his que addivisse vel legisse sese dicit, fortasse à vitio studio-

### LIVRE II. CHAP. XII.

13.

furent presentez au peuple en ce combat des bestes, fust un \* Androdus de

que ostentationis fit loquacior. Aul. Gell. L. V, c. 14. A l'égard de ce fait, Appion assure qu'il l'a vu de ses propres yeux à Rome; et Séneque le confirme en quelque sorte par ce peu de paroles. (De Benef. L. II, c. 19). « Leonem in amphitheatro spectavimus qui » unum è bestiariis agnitum, quum quondam » ejus fuisset magister, protexit ab impetu » bestiarum. » Nous avons vu dans l'amphithéâtre un lion qui ayant reconnu un homme à qui il avoit appartenu autrefois, le protégea contre les autres bêtes qui alloient fondre sur lui.

\* Dans toutes les éditions de Montaigne qui ont précédé celle-ci, on lit Androdus au lieu d'Androclus. Mais si Montaigne a pris ce conte d'Aulu-Gelle, comme il n'y a pas lieu d'en douter, il devoit nommer cet esclave Androclus, et ne pas dire qu'il étoit de Dace; car Aulu-Gelle, sans parler du pays de cet esclave, dit tout simplement qu'il s'appeloit Androclus: Ei servo Androclus no-

### 12 Essais de Montaigne,

Dace, qui estoit à un seigneur romain, de qualité consulaire. Ce lyon l'ayant apperçu de loing, s'arresta premierement tout court, comme estant entré en admiration, et puis s'approcha tout doucement d'une façon molle et paisible, comme pour entrer en recognoissance avec luy. Cela faict, et s'estant asseuré de ce qu'il cherchoit, il commença à battre de la queüe à la mode des chiens qui flattent leur maistre, et à baiser et à lescher les mains et les cuisses de ce pauvre misérable, tout

men fuit. Ibid. Au reste, il pourroit fort bien être que d'abord ce fut le compositeur d'imprimerie, qui, travaillant sur un manuscrit d'un caractère mal formé (car Montaigne peignoit fort mal) mit Androdus pour Androclus, ayant pris un c mal lié avec une l pour un d: méprise très-aisée à faire en ce cas-là, et surtout à l'égard d'un nom propre.

transi d'effroy et hors de soy. Androdus ayant reprins ses esprits par la benignité de ce lyon, et r'asseuré sa veuë pour le considerer et recognoistre : c'estoit un singulier plaisir de veoir les caresses et les festes qu'ils s'entrefaisoyent l'un à l'austre. Dequoy le peuple ayant eslevé des cris de joye, l'Empereur feit appeller cet esclave, pour entendre de luy le moyen d'un si estrange événement. Il luy recita une histoire nouvelle et admirable : Mon maistre, dict - il, estant Proconsul en Affrique, je fus contrainct par la cruauté et rigueur qu'il me tenoit, me faisant journellement battre, me desrober à luy, et m'en fuyr Et pour me cacher seurement d'un personnage ayant si grande authorité en la Province, je trouvay mon plus court, de gaigner les solitudes et les contrées sablonneuses et inhabitables de ce pays - là, resolu,

#### 14 Essais DE MONTAIGNE,

si le moyen de me nourrir venoit à me faillir, de trouver quelque façon de me tuer moy-mesme. Le soleil estant extresmement aspre sur le midy, et les chaleurs insupportables, (90) je m'embatis sur une caverne cachée et inaccessible, et me jettay dedans. Bientost après y survint ce lyon, ayant une patte sanglante et blessée, tout plaintif et gémissant des douleurs qu'il y souffroit: à son arrivée j'eus beaucoup de frayeur: mais luy me voyant mussé dans un coing de sa loge, s'approcha tout doucement de moy, me presentant sa patte offensée, et me la monstrant

<sup>(90)</sup> Je rencontrai une caverne, etc. Embattre signifie arriver en quelque lieu, soit par dessein, soit par des d'aventure: Qui sont ces gens qui ainsi se sont embattus en ces pays, c'est-à-dire, sont entrés ou se sont rués dedans, Nicot. Je m'embattis sur lui, je le rencontrai par hasard, Cotgrave.

comme pour demander secours : je lui ostay lors un \* un grand escot qu'il y avoit, et m'estant un peu apprivoisé à luy, pressant sa playe en sis sortir l'ordure qui s'y amassoit, l'essuyay et nettoyay le plus proprement que je peus. Luy se sentant allegé de son mal, et soulagé de cette douleur, se print à reposer, et à dormir, ayant tousiours sa patte entre mes mains. De là en hors luy et moy vesquismes ensemble en cette caverne trois ans entiers de mesmes viandes : car des bestes qu'il tuoit à sa chasse, il m'en

<sup>\*</sup> Un grand éclat de bois. - Escot signifie ici un écharde, un piquant de chardon ou de bois : et pris dans ce sens-là, il se trouve dans le Dictionnaire français et anglais de Cotgrave. - Ibi ego stirpem ingentem vestigio pedis ejus hærentem revelli, dit Androclus dans Aulu - Gelle, Noct. Attic. Lib. V, c. 14.

#### · 16 Essais DE Montaigne,

apportoit les meilleurs endroicts, que je faisois cuire au soleil à faute de feu, et m'en nourrissois. A la longue, m'estant ennuyé de cette vie brutale et sauvage, comme ce lyon estoit allé un jour à sa queste accoustumée, je partis de là; et à ma troisiesme journée fus surprins par les soldats qui me menerent d'Affrique en cette ville à mon maistre, lequel soudain me condamna à mort, et à estre abandonné aux bestes. Or à ce que je voy, ce lyon fust aussy prins bientost après, qui m'a à cette heure voulu recompenser du bienfaict et guérison qu'il avoit receu de moy. Voylà l'h stoire qu'Androdus recita à l'Empereur, laquelle il feit aussy entendre de main à main au peuple. Parquoy à la requeste de tous il fust mis en liberté, et absous de cette condamnation, et par ordonnance du peuple luy fust faict present de ce

lyon. \* Nous voyons depuis, dict Appion, Androdus conduisant ce lyon à tout une petite lesse, se promenant par les tavernes à Rome, recevoir, l'argent qu'on luy donnoit, le lyon se laisser couvrir des fleurs qu'on luy jettoit set chascun dire en les rencontrant : Voylà le lyon hoste de l'homme, voilà l'homme médeçin du lyon.

Nous pleurons souvent la perte des bestes que nous aymons; aussy font elles la nostre.

(x) Post bellator equus positis insignibus

Æthon

<sup>\*</sup> Postea, inquit, videbamus Androclum et leonem loro tenui revinctum urbe tota circa tabernas ire: donari ære Androclum, floribus spargi leonem: omnes fere ubique obvios dicere: Hic est leo hospes hominis, hic est homo medicus leonis. Aul. Gell. Lib. V, c. 14.

<sup>(</sup>x) Ensuite venoit Æthon, son cheval de

#### 18 Essais DE Montaigne,

It lacrymans, guttisque humectat grandibu s ora.

bataille dépouillé de ses ornemens, et pleurant à grosses larmes. Æneid. L. XI, vs. 80. go. Mais c'est un témoignage purement poétique, et par conséquent frivole. Montaigne lui-même, parlant de la prérogative que les Poëtes donnent à l'homme de se tenir droit sur ses jambes, les yeux levés vers le ciel; nous dira bientôt pour s'en moquer, que c'est ane prérogative vrayement poetique. - Je viens d'apprendre d'un célèbre écrivain dont l'autorité mérite d'être respectée, que ma critique n'est pas trop sûre. Pline dit expressément que les chevaux pleurent quelquefois la mort de leurs maîtres : Amissos lugent dominos (L. VIII, c. 42.) lacrymasque interdum desiderio fundunt. Bien plus, cet Auteur assure que le roi Nicomede ayant été tué, son cheval se laissa mourir faute de manger. Interfecto Nicomedo rege, equus ejus inedia vitam finivit. J'ai donc eu tort de blamer Montaigne pour avoir cité Virgile, dont le témoignage n'est en cette occasion ni purement poétique, ni par conséquent frivole.

Comme auscunes de nos nations ont les femmes en commun, auscunes à chacun la sienne : cela ne se void-ilpas aussy entre les bestes, et des mariages mieux gardez que les nostres?

Quant à la societé et confederation qu'elles dressent entr'elles pour se liguer ensemble, et s'entre - secourir; il se void des bœufs, des pourceaux, et austres animaux, qu'au cry de celuy que vous offencez, toute la trouppe accourt à son ayde, et se rallie pour sa dessense.

L'escare, (91) quand il a avalé l'hameçon du pescheur, ses compaignons s'assemblent en foule autour de luy, et rongent la ligne : et si d'adventure il y en a un qui ayt donné dedans

<sup>—</sup> Je laisse ici cette téméraire critique; et c'est, je crois, la satisfaction la plus authentique que je puisse faire à Montaigne.

<sup>(91)</sup> Plutarque, de solertiá Animal. c. 26.

#### 20 ESSAIS DE MONTAIGNE,

la nasse, les austres luy baillent la queuë par dehors, et luy la serre tant qu'il peust à belles dents : ils le tirent ainsy au dehors et l'entraisnent.

Les barbiers, quand l'un de leurs compaignons est engagé, mettent la ligne contre leur dos, (92) dressants une espine qu'ils ont dentclée comme une scie, à l'ayde de laquelle ils la scient et coupent.

Quant aux particuliers offices, que nous tirons l'un de l'austre, pour le service de la vie, il s'en void plusieurs pareils exemples parmy elles. Ils tiennent que la baleine ne marche jamais qu'elle n'ayt au devant d'elle (93) un petit

<sup>(92)</sup> Id. Ibid. p. 977. tom. II, in-folio; Parisiis, an. 1624.

<sup>(93)</sup> Plutarque, de solertiá Animal, c. 32. de la Traduction d'Amyot; et p. 387 de l'édition grecque et latine, citée dans la note précédente.

poisson semblable au goujon de mer, qui s'appelle pour cela la guide : la baleine le suit, se laissant mener et tourner aussy facilement, que le timon faict tourner le navire : et en recompense aussy, au lieu que toute austre chose, soit beste \* ou vaisseau, qui entre dans l'horr ble cahos de la bouche de ce monstre, est incontinent perdu

<sup>\*</sup> Ici Montaigne ne fait que copier Amyot; mais comme on pourroit soupçonner Amyot de n'avoir pas bien rendu le sens de Plutarque, j'ai consulté Plutarque lui-même. Ce qu'Amyot traduit ainsi: Toute autre chose qui entre dedans le cahos de la bouche de ce monstre marin, soit beste, ou vaisseau, ou pierre, est incontinent englouti et perdu au fond de cet abysme. La Traduction est fort exacte, et par conséquent Plutarque est seul responsable de ce qu'on nous dit ici de cette prodigieuse ouverture de la bouche de ce monstre marin, où un vaisseau venant à entrer, est englouti et perdu en un instant.

#### 22 ESSAIS DE MONTAIGNE,

et englouty; ce petit poisson s'y retire en toute seureté, et y dort, et pendant son sommeil la baleine ne bouge : mais aussy-tost qu'il sort, elle se met à le suyvre sans cesse : ct si de fortune elle \* l'escarte, elle va errant çà et là, et souvent se fro ssant contre les rochers, comme un vaisseau qui n'a point de gouvernail : ce que Plutarque tesmoigne avoir veu en l'Isle d'Anticyre.

31

× h

èς

ij

:6

16

1

itte itt

Ħ

L, 7

les,

¥ p0

 $\partial P_{lt}$ 

₹ de

Il y a une pareille société (94) entre le petit oyseau qu'on nomme le roytelet, et le crocodile : le roytelet sert de sentinelle à ce grand animal : et

<sup>\*</sup> On trouve dans Nicot s'écarter pour s'égarer; mais égarer quelqu'un pour dire l'abandonner, le perdre par accident, auquel sens Montaigne l'employe ici, je ne l'ai pu trouver, ni dans aucun de nos vieux dictionnaires, ni ailleurs.

<sup>(94)</sup> Plutarque, de solertia Animal. c. 32.

si l'ichneumon son ennemy s'approche pour le combattre, ce petit oyseau, de peur qu'il ne le surprenne endormy, va de son chant et à coups de bec, l'esveillant et l'advertissant de son danger. Il vit \* des demeurants de ce monstre, qui le reçoit familierement ensa bouche, et luy permet de becqueter dans ses machoires, et entre ses dents, et y recueillir les morceaux de chair qui y sont demeurez: et s'il veut fermer la bouche, il l'advertit premierement d'en sortir, en la serrant peu à peu sans l'estreindre et l'offenser.

Cette coquille qu'on nomme la nacre, (95) vit ainsy avec le pinnothere, qui est un petit animal de la sorte d'un

<sup>\*</sup> Des morceaux de chair qui sont demeurés entre les dents de ce monstre, comme Montaigne nous le dira lui-même bientôt après.

<sup>(95)</sup> Pluta que, de solertiá Animal. c. 32, et Cic. de Nat. Deor. Lib. II, c. 48.

24 ESSAIS DE MONTAIONE, cancre; lui servant d'huissier et de portier assis à l'ouverture de cette coquille, qu'il tient continuellement entrebaaillée et ouverte, jusqu'à ce qu'il y voye entrer quelque petit poisson propre à leur prinse : car lors il entre dans la nacre, et luy va pinçant la chair vive, et la contrainct de fermer sa coquille : lors eux deux ensemble mangent la proye enfermée dans leur fort.

En la maniere de vivre des tuns, on y remarque une singuliere science des trois parties de la mathématique. Quant à l'astrologie, ils l'euseignent à l'homme: car ils s'arrestent (96) au lieu où le solstice d'hyver les surprend, et n'en bougent jusques à l'equinoxe en suyvant: voylà pourquoy Aristote (97)

<sup>(96)</sup> Plutarque, de solertid Animal. c. 29. (97) Aristote dit seulement, que ces puismesme

mesme leur concede volontiers cette science. Quant à la geometrie et l'arithmetique, ils font tousiours leur bande de figure cubique, (98) carrée en tout sens, et en dressent un corps de bataillon, solide, clos, et environné tout à l'entour, à six faces toutes esgales: puis nagent en cette ordonnance carrée, austant large derrière que devant, de façon que qui en void et compte un rang, il peut aysément nombrer toute la trouppe,

sons ne bougent point du lieu où le solstice d'hiver les surprend, jusqu'à l'équinoxe du printemps, Hist. animal. Lib. VIII, c. 13. Mais Elien, rapportant le fait sur la foi d'Aristote, y ajoute du sien cette réflexion, que les thons sentent le changement des saisons, et qu'ils connoissent très-bien le solstice, sans avoir besoin de consulter pour cela les astronomes. Ælian. de Animal. Naturà, L. IX, c. 42. Je dois tout ceci à M. Barbeyrac. (98) Plutarque, de solertià Animal. c. 31.

Tome VIII.

d'austant que le nombre de la profondeur est égal à la largeur, et la largeur à la longueur.

Quant à la magnanimité, il est malaysé de luy donner un visage plus apparent, qu'en ce faict du grand chien, qui fust envoyé des Indes au roy Alexandre: on luy presenta premierement un cerf pour le combattre, et puis un sanglier, et puis un ours; il n'en feit compte, et ne daigna se remuer de sa place: mais quand il veid un lyon, (99) il se dressa incontinent sur ses pieds, monstrant manifestement qu'il declaroit celuy-là seul digne d'entrer en combat avecques luy.

Touchant la repentance et recognoissance des fautes, on recite (100) d'un

<sup>- (99)</sup> Id. ibid. c. 14.

<sup>(100)</sup> Arrien , Hist. Indic. c. 14.

### LIVRE II. CHAP. XII.

elephant, lequel ayant tué son gouverneur par impetuosité de cholere, en print un deuil si extresme, qu'il ne voulut oncques puis manger, et se laissa mourir.

Quant à la clémence, on recite d'un tygre, la plus inhumaine beste de toutes, (101) que luy ayant esté baillé un chevreau, il souffrit deux jours la faim avant que de le vouloir offenser, et le troisiesme il brisa la cage où il estoit enfermé, pour aller chercher austre pasture, ne se voulant prendre au chevreau, son familier et son hoste. Et quant aux droicts de la familiarité et convenance, qui se dresse par la conversation, il nous advient ordinairement d'apprivoiser des chats, des chiens, et des lievres ensemble.

<sup>(101)</sup> Plutarque, de selertid Animal. c. 19.
B 2

#### 28 Essais DE Montaigne,

Mais ce que l'expérience apprend à ceux qui voyagent par mer, et notamment en la mer de Sicile, de la condition des halcyons, surpasse toute humaine cogitation. De quelle espece d'animaux (102) a jamais nature tant honoré les couches, la naissance, et l'enfantement ? car les poëtes disent bien qu'une seule isle de Delos, estant auparavant vagante, fust affermie pour le service de l'enfantement de Latone : mais Dieu a voulu que toute la mer fust arrestée, affermie et applanie. sans vagues, sans vents et sans pluye, cependant que l'halcyon faict ses petits, qui est justement environ le solstice, le plus court jour de l'an : et par son privilege nous avons sept jours et sept nuicts, au fin cœur de l'hyver, que nous pouvons naviguer sans danger.

<sup>(102)</sup> Id. ibid. c. 34.

Leurs femelles ne recognoissent austre masle que le leur propre; l'assistent toute leur vie, sans jamais l'abandonner S'il vient à estre debile et cassé, elles le chargent sur leurs espaules, le portent par tout, et le servent jusqu'à la mort.

Mais auscune suffisance n'a encores peu atteindre à la cognoissance de cette merveilleuse fabrique, de quoy l'halcyon compose le nid pour ses petits, ny en deviner la matiere. Plutarque, qui en a veu et manié plusieurs, (103) pense que ce soit des arrestes de quelque poisson qu'elle conjoinct et lie ensemble, les entrelassent les unes de long, les austres de travers, et adjoustant des courbes et des arrondissements, tellement qu'enfin elle en forme un vaisseau rond prest à voguer: puis quand elle a parachevé de le construire, elle le porte au batte-

<sup>(103)</sup> Id. ibid.

30 Essais de Montaigne, ment du flot marin, là ou la mer le battant tout doucement, lui enseigne à radouber ce qui n'est pas bien lié, et à mieux fortifier aux endroicts où elle void que sa structure se desmeut, et se lasche pour les coups de mer : et au contraire ce qui est bien joinct, le battement de la mer le vous estreinct, et vous le serre de sorte, qu'il ne se peut ny rompre ny dissoudre ou endommager à coups de pierre, ny de fer, si ce n'est à toute peine. Et ce qui plus est à admirer; c'est la proportion et figure de la concavité du dedans : car elle est composée et proportionnée de maniere qu'elle ne peust recevoir ny admettre austre chose, que l'oiseau qui l'a bastie : car à toute austre chose, elle est impenetrable, close, et fermée, tellement qu'il n'y peust rien entrer, non pas l'eau de la mer seulement. Voylà une description bien

### LIVRE II. CHAP. XII.

31

claire de ce bastiment, et empruntée de bon lieu : toutesfois il me semble qu'elle ne nous esclaircit pas encores suffisamment la difficulté decette architecture. Or de quelle vanité nous peust-il partir, de loger au dessoubs de nous, et d'interpreter desdaigneusement les effects que nous ne pouvons imiter ny comprendre?

Pour suivre encores un peu plus loing cette équalité et correspondance de nous aux bestes, le privilege dequoy nostre ame se glorifie, de ramener à sa condition tout ce qu'elle conçoit, de despoüiller de qualitez mortelles et corporelles, tout ce qui vient à elle, de ranger les choses qu'elle estime dignes de son accointance, à desvestir et despoüiller leurs conditions corruptibles, et leur faire laisser à part, comme vestements superflus et viles, l'espaisseur, la longueur, la profon-

deur, le pcids, la couleur, l'odeur, l'aspreté, la polisseure, la dureté, la mollesse, et tous accidents sensibles, pour les accommoder à sa condition immortelle et spirituelle : de maniere que Rome et Paris, que j'ay en l'ame, Paris que j'imagine, je l'imagine et le comprens, sans grandeur et sans lieu, sans pierre, sans plastre et sans bois: ce mesme privilege, dis-je, semble estre bien evidemment aux bestes : car un cheval accoustumé aux trompettes, aux harquebousades et aux combats, que nous voyons tremousser et fremir en dormant, estendu sur la litiere, comme s'il estoit en la meslée; il est certain qu'il concoit en son ame un son de tabourin sans bruict, une armée sans armes et sans corps :

(y) Quippe videbis equos fortes, cum membra jacebunt

<sup>(</sup>y) Car le sommeil ayant assoupi des che-

In somnis, sudare tamen, spirareque sæpe, Et quasi de palmá summas contendere vires.

Ce lievre qu'un levrier imagine en songe, après lequel nous le voyons haleter en dormant, alonger la queuë, secouër les jarrets, et représenter parfaictement les mouvements de sa course; c'est un lievre sans poil et sans os.

(2) Venantumque canes in molli sæpe quiete,
Jactant crura tamen subitò, vocesque repente
Mittunt, et crebras reducunt naribus auras,
Ut vestigia si teneant inventa ferarum,
Expergefactique, sequuntur inania sæpè 'Cervorum simulacra, fugæ quasi dedita
cernant:

Donec discussis redeant erroribus ad se.

vaux fougueux, on les voit quelquesois suer, haleter, et s'animer, comme s'ils étoient prêts à partir pour disputer le prix de la course. Lucret. L. IV, vs. 984, etc.

<sup>(</sup>z) Et souvent les chiens de chasse ensevelis dans un doux sommeil, remueut tout d'un coup les jambes, aboyent et hument l'air

Les chiens de garde, que nous voyons souvent gronder en songeant, et puis japper tout à faict, et s'esveiller en sursaut, comme s'ils appercevoyent quelque estrangier arriver : cet estrangier que leur ame void, c'est un homme spirituel, et imperceptible, sans dimension, sans couleur, et sans estre :

(a) Consueta domi catulorum blanda propago
Degere, sepè lavem ex oculis volucremque
soporem

Discutere, et corpus de terrà corripere instant, Proindè quasi ignotas facies atque ora tueantur.

à différentes reprises, comme s'ils étoient sur la piste de la bête qu'ils ont accoutumé de chasser; et quelquefois, déjà éveillés, ils poursuivent de vaines images de cerfs qu'ils croyent voir fuir devant eux, ne cessant de s'agiter qu'après avoir reconnu leur méprisé. Id. ibid. vs. 988.

<sup>(</sup>a) Et souvent les chiens domestiques ne sont pas plutôt endormis qu'ils s'éveillent,

Quant à la beauté du corps, avant passer outre, il me faudroit sçavoir si nous sommes d'accord de sa description. Il est vray – semblable que nous ne sçavons gueres, que c'est que beauté en nature et en general, puisque à l'humaine et nostre beauté nous donnons tant de formes diverses, de laquelle s'il y avoit quelque prescription naturelle, nous la recognoistrions en commun, comme la chaleur du feu. Nous en fantasions les formes à nostre appetit.

(b) Turpis Romano Belgicus ore color.

Les Indes la peignent noire et basannée,

et se dressent sur leurs pieds pour aboyer, comme s'ils voyoient des étrangers. Lucret. L. IV, vs. 995, etc.

<sup>(</sup>b) Le teint belgique ne sied pas à un visage romain. *Propert.* L. II. Eleg. xviij, vs. 26.

plat et large : et chargent de gros anneaux d'or le cartilage d'entre les nazeaux, pour le faire pendre jusqu'à la bouche, comme aussy (104) la balieure, de gros cercles enrichis de pierreries, si qu'elle leur tombe sur le menton, et est leur grace de monstrer leurs dents jusqu'au dessoubs des racines. Au Peru, les plus grandes

orcilles

<sup>(104)</sup> Vestime, dit Borel, dans son Thrésor de Recherches Gauloises, que le mot de baleures (car c'est ainsi qu'il l'a écrit) dénote les joues ou mâchoires. Froissard: Perçoient bras, testes et baleures. Il signifie la même chose, selon Cotgrave, qui écrit balieures, comme a fait Montaigne. Mais, selon Nicot, levres et balieures sont termes synonymes: et pour moi, je crois que par balieure Montaigne entend ici la lèvre d'en bas, qui, percée de gros cercles enrichis de pierreries, tombe sur le menton, et découvre les dents jusques au dessous des racines.

oreilles sont les plus belles, et les estendent austant qu'ils peuvent par artifice. Et un homme d'aujourd'huy dict avoir veu en une nation orientale, ce soing de les agrandir, en tel crédit, et de les charger de poisants joyaux, qu'à tous coups il passoit son bras vestu, au travers d'un trou d'oreille. Il est ailleurs des nations, qui noircissent les dents avec grand soing, et ont à mespris de les voir blanches: ailleurs ils les teignent de couleur rouge. Non seulement en Basque les femmes se trouvent plus belles la teste rase, mais assez ailleurs : et qui plus est, en certaines contrées glaciales, (105) comme dict Pline. Les Mexicanes comptent entre les beautez, la petitesse du front ; et où elles se font le poil par tout le reste du corps, elles le

<sup>(105)</sup> Hist. Nat. L. VI, c. 13. Tome VIII.

#### 38 Essais DE Montaigne,

nourrissent au front, et peuplent par art : et ont en si grande recommendation la grandeur des tetins, qu'elles affectent de pouvoir donner la mammelle à leurs enfants par dessus l'espaule. Nous formerions ainsy la laideur. Les Italiens la façonnent grosse et massive : les Espaignols vuidée et estrillée : et entre nous, l'un la faict blanche, l'austre brune : l'un molle et délicate, l'austre forte et vigoureuse : qui y demande de la mignardise et de la douceur, qui de la fierté et majesté. Tout ainsy que la preference en beauté, que Platon attribuë (106) à la figure spherique, les epicuriens la donnent à

<sup>(106)</sup> Dans son Timée, p. 94. D. — Formé rotundé ullam negat esse pulcriorem Plato. Cic, de Nat. Deor. L. I, c. 10.

<sup>(107)</sup> At mihi, dit Velleius l'Epicurien, vel eylindri, vel quadrati, vel pyramidis (forma) videtur esse formosior. Id. ibid.

LIVRE II. CHAP. XII. 39 la pyramydale plustost, ou carrée: et ne peuvent avaller un Dieu en forme de boule.

Mais, quoy qu'il en soit, nature ne nous a non plus privilegiez en cela qu'au demeurant, sur les loix communes. Et si nous nous jugeons bien, nous trouverons que s'il est quelques animaux moins favorisez en cela que nous, il y en a d'autres, et en grand nombre, qui le sont plus [c] A multis animalibus decore vincimur : voire des terrestres nos compatriotes. Car quant aux marins, laissant la figure qui ne peust tomber en proportion, tant elle est autre : en couleur, netteté, polisseure, disposition, nous leur cedons assez : et non moins, en toutes qualitez aux aërées. Et cette pre-

<sup>(</sup>c) Plusieurs animaux nous surpassent en beauté. Senec. Epist. 124. sub finem.

40 ESSAIS DE MONTAIGNE, rogative que les poëtes font valoir de nostre stature droicte, regardant vers le ciel son origine,

(d) Pronaque cum spectent animalia cætera terram,

Os homini sublime dedit, cœlumque videre Jussit, et erectos ad sidera tollere vultus:

elle est vrayement poëtique: car il y a plusieurs bestiolles qui ont la veuë renversée tout à faict vers le ciel: et l'encoleure des chameaux et des austruches, je la trouve encores plus relevée et droicte que la nostre. Quels animaux n'ont la face au hault, et ne l'ont devant, et ne regardent vis à

<sup>(</sup>d) Et au lieu que les autres animaux regardent en bas vers la terre, Dieu a placé la tête de l'homme en haut, pour qu'il eut les yeux levés vers le ciel, et disposés à contempler les astres. Ovid. Metamorph. L. I. Fab. 2, vs. 51, etc.

vis comme nous : et ne descouvrent en leur juste posture austant du ciel et de la terre que l'homme? Et quelles qualitez de nostre corporelle constitution (108) en Platon et en Cicero, ne peuvent servir à mille sortes de bestes? (109) Celles qui nous retirent le plus, ce sont les plus laides, et les plus abjectes de toute la bande : car pour l'apparence exterieure et forme du visage, ce sont les magots :

<sup>(108)</sup> Décrites par Platon et par Ciceron : par le premier, dans son Timée, et par le dernier, dans son Traité de la Nature des Dieux, L. II, c. 54, etc. Ce qu'on peut encore mieux voir dans quelques Traités de nos Anatomistes modernes, où l'on a pris à tâche de comparer le corps de l'homme avec celui de différens animaux.

<sup>(109)</sup> Les bêtes qui nous ressemblent le plus, etc.

(e) Simia quam similie, turpiesima bestia, nobis!

pour le dedans et parties vitales, c'est le pourceau.

Certes quand j'imagine l'homme tout nud (ouy en ce sexe qui semble avoir plus de part à la beauté) ses tares, sa subjection naturelle, et ses imperfections, je trouve que nous avons en plus de raison que nul austre animal, de nous couvrir. Nous avons esté excusables d'emprunter ceux que nature avoit favorisez en cela plus que nous, pour nous parer de leur beauté, et nous cacher soubs leur despoùille, de

Ennius apud Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 35.

J'ai pris ce vers du dernier Traducteur francais de la Nature des Dieux, M. l'abbé d'Olivo., le seul qui mérite, et qui, je crois,
méritera jamais d'âtre lu.

<sup>(</sup>e) Tout difforme qu'il est, le singe nous rescemble.

laine, plume, poil, soye. Remarquons au demeurant, que nous sommes le senl animal, duquel le deffaut offense nos propres compaignons, et seuls qui avons à nous desrober en nos actions naturelles, de nostre espece. Vrayment c'est aussy un effect digne de considération, que les maistres du mestier ordonnent pour remede aux passions amoureuses, l'entiere veuë et libre du corps qu'on recherche : et que pour refroidir l'amitié, il ne faille que voir librement ce qu'on ayme.

(f) Ille quòd obscænas in aperto corpore partes

Viderat, in cursu qui fuit, hæsit amor.

Et encores que cette recepte puisse à l'adventure partir d'une humeur un

<sup>(</sup>f) Tel pour pour avoir vu à découvert les parties secrettes de ce qu'il aimoit, s'est trouvé tout d'un coup délivré de sa passion. Ovid. de Remed. Amor. L. II, vs. 33, 34.

peu délicate et refroidie : si est - ce un merveilleux signe de nostre (110) defaillance, que l'usage et la cognoissance nous desgouste les uns des austres. Ce n'est pas tant pudeur, qu'art et prudence, qui rend nos dames si circonspectes, à nous refuser l'entrée de leurs cabinets, avant qu'elles soyent peintes et parées pour la monstre publique :

 (g) Nec veneres nostras hoc fallit, quò magis ipsæ

Omnia summopere hos vitæ post scenia celant.

Quos retinere volunt adsrictoque esse in amore.

<sup>(110)</sup> Impecfection.

<sup>(</sup>g) Aussi nos dames, qui n'ignorent pas cela, ont - elles grand soin de cacher tout l'artifice de leur parure à un amant qu'elles veulent retenir dans leurs filets. Lucret. L. IV, vs. 1178, ect.

## LIVRE II CHAP. XII. 45

Là où en plusieurs animaux, il n'est rien d'eux que nous n'aymions, et qui ne plaise à nos sens: de façon que de leurs excrements mesmes et de leur descharge, nous tirons non seulement de la friandise au manger, mais nos plus riches ornements et parfums.

Au demeurant la part mesme que nous faisons aux animaux, des faveurs de nature, par nostre confession, elle leur est bien advantageuse. Nous nous attribuons des biens imaginaires et fantastiques, des biens futurs et absents, desquels l'humaine capacité \* ne se peut d'elle-mesme respondre : ou des biens que nous nous attribuons faussement, par la licence de nostre opinion, comme la raison, la science et l'honneur : et à eux, nous laissons en partage des biens essentiels, maniables et palpables,

<sup>\*</sup> Ne se peut assufer par elle-même.

la paix, le repos, la securité, l'innocence et la santé: la santé, dis-je, le plus beau et le plus riche présent, que nature nous sache faire. De façon que la philosophie, (111) voire la storque, ose bien dire qu'Heraclitus et Pherecydes, s'ils eussent peu eschanger leur sagesse avecques la santé, et se delivrer par ce marché, l'un de l'hydropisie, l'austre de la maladie pediculaire qui le pressoit, ils eussent bien faict. Par où ils donnent encores plus grand prix à la sagesse, la comparant et contrepoisant à la santé, qu'ils ne font en cette autre proposition, qui est aussy des leurs.

Ils disent, (112) que si Circé eust

<sup>(111)</sup> Plutarque, dans son Traité des communes conceptions contre les Storques, ch. S. de la Traduction d'Amyot.

<sup>112.</sup> Id. ibid.

# LIVRE II. CHAP. XII. . 47 presenté à Ulysse deux breuvages, l'un pour faire devenir un homme de fol sage, l'austre de sage fol, qu'Ulysse eust deu plustost accepter celuy de la folie, que de consentir que Circé eust changé sa figure humaine en celle d'une beste : Et disent que la sagesse mesme eust parlé à luy en cette maniere : Quitte - moy, laisse - moi là plustost que de me loger soubs la figure et corps d'un asne. Comment? cette grande et divine sapience, les philosophes la quittent donc, pour ce voile corporel et terrestre? Ce n'est donc plus par la raison, et par l'ame, que nous excellons sur les bestes : c'est par nostre beauté, nostre beau teint, et nostre belle disposition des membres, pour laquelle il nous faust mettre nostre intelligence, nostre prudence, et tout le reste, à l'abandon. Or j'accepte cette naıfve et franche confession. Certes ils

C 6

### 48 Essais DE Montaigne,

ont cogneu que ces parties-là, dequoy nous faisons tant de feste, ce n'est que vaine fantaisie. Quand les bestes aurovent donc toute la vertu, la science, la sagesse et suffisance storque, ce seroyent tousiours des bestes : ny ne seroyent comparables à un homme miserable, meschant et insensé. Car enfin tout ce qui n'est comme nous sommes, n'est rien qui vaille : et Dieu, pour se faire valoir, il faust qu'il y retire, comme nous dirons tantost. Par où il appert que ce n'est (113) par vray discours, mais par une fierté folle et opiniastreté, que nous nous preferons aux austres animaux, et nous sequestrons de leur condition et societé.

Mais pour revenir à mon propos, nous avons pour nostre part, l'inconstance, l'irresolution, l'incertitude,

<sup>(113)</sup> Par des raisons solides.

### LIVRE II. CHAP. XII.

49

le deuil, la superstition, la solicitude des choses à venir, voire après nostre vie, l'ambition, l'avarice, la jalousie, l'envie, les appetits desreiglez, forcenez et indomptables, la guerre, le mensonge, la desloyauté, la detraction, et la curiosité. Certes nous avons estrangiement \* surpayé ce beau discours, dequoy nous nous glorifions, et cette capacité de juger et cognoistre, si nous l'avons achetée au prix de ce nombre infiny de passions, ausquelles nous sommes incessamment en prinse. S'il ne nous plaist de faire encores valoir, comme faict bien Socrates, cette notable prerogative sur les bestes, que où nature leur a prescript certaines saisons et limites à la volupté

<sup>\*</sup> Exalté cette belle raison. — Surpayer une chose, c'est la payer au-delà de son juste prix.

50 Essais DE Montaigne, venerienne, (114) elle nous en a lasché la bride à toutes heures et occasions. (h)

<sup>(114)</sup> Xenophon. L. I, c. 4, §. 12.

<sup>(</sup>h) Comme il vaut mieux ne point donner de vin aux malades, parce que le plus souvent il leur est nuisible, et qu'il leur fait rarement du bien, que de les exposer à un danger visible sous l'espoir d'un bien incertain; ainsi je ne sais s'il ne vaudroit pas mieux que cette activité, cette vivacité, cette subtilité d'esprit, que nous appelons raison, n'eût point été donnée à l'homme, que de lui être donnée si libéralement; ces qualités se trouvent funestes à beaucoup de gens, et salutaires à fort peu. Cic. de Nat. Deor. L. III, c. 27. Edit. Gronov. M. Walker, dont le nom se trouve souvent dans les remarques de M. le Président Bouhier sur le Traité de la Nat. des Dieux, traduit en français par M. l'abbé d'Olivet, vient de m'apprendre que, selon les meilleurs manuscrits, il faut lire ici, quoniam pestifera sit multis (ratio) admodum paucis salutaris. Cela étant, après si libéralement, il faudroit mettre, puis-

### LIVER II. CHAP. XII.

Ut vinum ægrotis, quia prodest raro, nocet sæpissime; melius est non adhibere omnino, quam, spe dubiæ salutis, in apertam perniciem incurrere: Sic, haud scio, an melius fuerit humano generi motum istum celerem, cogitationis acumen, solertiam, quam rationem vocamus, quoniam pestifera sint multis, admodum paucis salutaria, non dari omnino, quam tum munifice et tam large dari.

De quel fruict pouvons-nous estimer avoir esté à Varro et Aristote, cette intelligence de tant de choses? Les a-elle exemptez des incommoditez humaines? Ont-ils esté deschargez des accidents qui pressent un crocheteur? Ont-ils tiré de la logique quelque

qu'elle se trouve funeste à beaucoup de gens, et salutaire à peu. Mais laquelle de ces deux leçons qu'on suive, le sens est toujours le même.

<sup>(</sup>i) Illiterati num minus nervi rigent?

<sup>(</sup>i) Pour être ignorant et sans lettres, en

# LIVRE II. CHAP. XII. 53

et la honte et pauvreté moins importunes?

(k) Scilicet et morbis et debilitate carebis, Et luctum et curam effugies, et tempora vitæ Longa tibi post hæc fato meliore dabuntar.

J'ay veu en mon temps cent artisans, cent laboureurs, plus sages et plus heu-

est-on moins propre au jeu d'amour? Horat. Epod. Lib. Od. VII. vs. 17. 17. Bien loin delà, si nous en croyons Lafontaine, ce copiste fidelle et délicat de la simple na+ ture:

– Un empereur auguste A les vertus propres pour commander, Un avocat sait les points décider; Au jeu d'amour un muletier fait rage.

(k) C'est vraiment bien par là que vous vous préserverez de maladie, de foiblesse, d'affliction, d'inquiétude, et que vous jouirez d'une plus longue et plus heureuse vie! Juvenal. Sat. XIV, vs. 156, etc.

## 54 Essais DE Montaigne,

· reux que des recteurs de l'université: et lesquels j'aymerois mieux ressembler. La doctrine, ce m'est advis, tient rang entre les choses necessaires à la vie, comme la gloire, la noblesse, la dignité, où pour le plus, comme la richesse, et telles austres qualitez qui y servent voirement, mais de loing, et plus par fantasie que par nature. Il ne nous faust gueres non plus d'offices, de reigles et de loix de vivre en nostre communauté, qu'il en faust aux gruës et fourmis en la leur. Et néantmoins nous voyons qu'elles s'y conduisent trèsordonnement, sans erudition. Si l'homme estoit sage, il prendroit le vray prix de chasque chose, selon qu'elle seroit la plus utile et propre à sa vie. Qui nous comptera par nos actions et desportements, il s'en trouvera plus grand nombre d'excellents entre les ignorants, qu'entre les scavants : je dy en toute

#### LIVRE II. CHAP. XII.

55

sorte de vertu. La vieille Rome me semble en avoir bien porté de plus grande valeur, et pour la paix, et pour la guerre, que cette Rome scavante qui se ruyna soy-mesme. Quand le demeurant seroit tout pareil, au moins la preud'hommie et l'innocence demeureroyent du costé de l'ancienne : car elle loge singulierement bien avec la simplicité. Mais je laisse ce discours, qui me tireroit plus loing que je ne voudrois suyvre. J'en diray seulement encores cela, que c'est la seule humilité et submission qui peust effectuer un homme de bien. Il ne faust pas laisser au jugement de chascun la cognoissance de son devoir : il le luy faust prescrire, non pas le laisser choisir à son discours: austrement, selon l'imbécillité et variété infinie de nos raisons. et opinions, nous nous forgerions enfin des devoirs qui nous mettrayent à nous 56 Essais DE MONTAIGNE, manger les uns les austres, comme dict Epicurus (115).

La premiere loy que Dieu donna jamais à l'homme, ce fust une loy de pure obéissance; ce fust un commandement nud et simple, où l'homme n'eust rien à cognoître et à causer; d'austant que l'obeyr est le propre office d'une âme raisonnable, recognoissant un céleste Supérieur et bien-

<sup>(115)</sup> Ou plutôt l'épicurien Colotes, comme on peut voir dans le Traité que Plutarque a écrit contre lui, ch. 27, de la Traduction d'Amyot. A quoi l'on peut joindre ce que dit un autre épicurien dans un long fragment, sapporté par Porphyre, de Abstinent. L. I. Si tous les hommes pouvoient voir les choses de la même manière, et se ressouvenir à propos du parti le plus utile à prendre, ils n'auroient aucun besoin de lois. Ces deux citations, dont la dernière sert à éclaircir et à confirmer la première, m'ont été fournies par M. Barbeyrac.

facteur. De l'obeyr et ceder naist toute austre vertu; comme du \*cuider, tout péché. Et au rebours: la premiere tentation qui vint à l'humaine Nature, de la part du Diable, sa premiere poison, s'insinua en nous, par les promesses qu'il nous feit de science et de cognoissance: [1] Eritis sicut Dii scientes bonum et malum. Et les (116) Screines, pour piper Ulysse en Homere, et l'attirer en leurs dangereux et ruyneux laqs (117), lui offrent en don la Science.

<sup>\*</sup> De la présomption.

<sup>(1)</sup> Vous serez comme des Dieux, sachant le bien et le mal. Genese, ch. 3, vs. 5.

<sup>(116)</sup> Ou Sireines, comme on parle aujourd'hui, et comme on a mis dans les dernières éditions. Serene ou Sereine, Nicot. Le serin, petit oisillon bien chantant, dit le même auteur, a été ainsi appellé à cause de son chant, du mot Sereine: communément on dict: Il chante comme une Sereine.

<sup>(117)</sup> Odyss. L. XII, vs. 188.

# 58 Essais DE Montaigne,

La peste de l'homme c'est l'opinion de savoir. Voylà pourquoi l'ignorance nous est tant recommandée par nostre Religion, comme piece propre à la créance et à l'obeissance. (m.) Cavete, ne quis vos decipiat per philosophiam et inanes seductiones, secundum elementa mundi.

En ceci y a-il une générale convenance entre tous les Philosophes de toutes sectes, que le souverain bien consiste en la tranquillité de l'âme et du corps: mais où la trouvons-nous?

(n) Ad summum sapiens une minor est Jove dives,

<sup>(</sup>m) Prenez garde que personne ne vous séduise par la philosophie, et par de vaines illusions, suivant les élémens du monde. S. Paul, aux Coloss. ch. ij, vs. 8.

<sup>(</sup>n) Le sage ne voit que Jupiter au-desus de lui ; il est riche, libre, noble, beau, en un mot, le Roi des Rois : il jouit surtout

# LIVRE II. CHAP. XII. 59

Liber, honoratus, pulcher, Rex denique Regum:

Præcipuè sanus, nisi cùm pituita molesta est.

Il me semble à la vérité, que Nature, pour la consolation de nostre estat misérable et chétif, ne nous ayt donné en partage que la présomption. C'est ce que dit Epictete, (118) que l'homme n'a rien proprement sien, que l'usage de ses opinions: nous n'avons que du vent et de la fumée en partage. Les Dieux ont la santé en essence, dit la Philosophie, et la maladie en intelligence: l'homme, au-rebours, possede ses biens par fantasie, les maux en essence. Nous avons eu raison de faire valoir les forces de nostre imagination;

d'une santé parfaste, hormis lorsqu'il est tourmenté de la pituite. *Horat*. L. I. Epist. 1, 78. 106, etc.

<sup>(118)</sup> Epic. Enchirid. c. 11.

# car tous nos biens ne sont qu'en songe. Oyez braver ce pauvre et calamiteux animal. Il n'est rien, dict Cicero, si doux que l'occupation des lettres : de ces lettres, dis-je, par le moyen desquelles l'infinité des choses, l'immense grandeur de Nature, les cieux en ce monde mesme, et les terres, et les mers nous sont descouvertes : ce sont elles (119) qui nous ont appris la Religion, la modération, la grandeur de courage, et qui ont arraché notre âme des tenebres, pour lui faire veoir toutes choses

haultes,

nos primum ad Deocum cultum, deinde ad jus hominum quod situm est in generis humani societate, tum ad modestiam, magnitudinemque animi erudivit: eademque ab animo, tanquam ab ocalis, caliginem dispulit, ut omnia supera, infera, prima, ultima, media, videremus. Cicero, Tusc. Quæst. L. I, c, 26.

# LIVER II. CHAP. XII. 6

haultes, basses, premieres, dernieres et moyennes: ce sont elles qui nous fournissent dequoy bien et heureusement vivre, et nous guident à passer nostre aage sans desplaisir et sans offense. Cettuy-cy ne semble-il pas parler de la condition de Dieu tout-vivant et Dieu tout-puissant? Et quant à l'effect, mille femmelettes ont vescu au village une vie plus equable, plus douce et plus constante que ne fust la sienne.

(o) — Deus ille fuit Deus, inclute Memmi, Qui princeps vitæ rationem invenit eam, quæ Nunc appellatur Sapientia, quique per artem Fluctibus è tantis vitam, tantisque tenebris, In tam tranquillá et tam clará luce locavit.

<sup>(</sup>o) Illustre Memmius, celui-là fut un Dieu, oui un Dieu, qui le premier trouva cet art de vivre, auquel on donne présentement le nom de sagesse, et qui par cet art divin nous fit passer des agitations et des ténèbres d'une vie malheureuse, dans un état si tranquille et si lumineux. Lucret. L. V, vs. 8, etc.

### 62 Essais DE MONTAIGNE,

Voylà des paroles très-magnifiques et belles: mais un bien leger accident meit l'entendement (120) de cettuy-cy en pire estat que celui du moindre berger, nonobstant ce Dieu précepteur et cette divine Sapience. De mesme impudence est cette promesse du Livre (121) de Democritus: Je m'en vais parler de toutes choses. Et ce sot tiltre qu'Aristote

<sup>(120)</sup> De Lucrece, qui dans les vers qui précèdent cette période, parle si magnifiquement d'Epicure et de sa doctrine: car un breuvage que lui donna sa femme ou sa maîtresse lui troubla si fort la raison, que la violence du mal ne lui laissa que quelques intervalles lucides qu'il employa à composer son livre; et le porta enfin à se tuer lui-même. Eusebii Chronicon.

<sup>(121)</sup> Qui ita sit ausus ordiri, Hæc loquor de universis, Nihil excipit de quo non profiteatur. Quid enim esse potest extra universa? Cic. Acad. Quæst. L. II, c. 23.

nous preste (122), de Dieux mortels; et ce jugement de Chrysippus, (123) que Dion étoit aussi vertueux que Dieu. Et mon Seneca recognoit, dict-il, que Dieu luy a donné le vivre, mais qu'il a de soy le bien vivre. Conformement à cet austre: [p] In virtute vere gloriamur; quod non contingeret, si id donum à Deo, non à nobis haberemus.

<sup>(122)</sup> Apud Ciceronem, de Finibus bon. et mal. L. II, c. 13. Cyrenaici Philosophici non viderunt, ut ad cursum, equum; ad arandum, bovem; ad indagandum, canem: sichominem ad duas res, ut ait Aristoteles, iutelligendum, et agendum esse natum, quasi mortalem Deum.

<sup>(123)</sup> Plutarque, des communes conceptions des Stoïques, ch. 30.

<sup>(</sup>p) C'est avec raison que nous nous glorifions de notre vertu; ce qui ne seroit point, si nous la tenions de Dieu, et non pas de nous-mêmes. Cic. de Nat. Deor. L. III, c. 56.

# 64 Essais DE Montaigne,

Cecy est aussy de Seneca: (124) Que le sage a la fortitude pareille à Dieu; mais en l'humaine foiblesse, par où il le surmonte. Il n'est rien si ordinaire que de rencontrer des traites de pareille temerité. Il n'y a auscun de nous qui s'offense tant de se veoir apparier à Dieu, comme il faict de se veoir déprimer au rang des austres animaux: tant nous sommes plus jaloux de nostre interest que de celuy de notre Créateur. Mais il faut mettre aux pieds cette sotte vanité, et secouer vivement et hardiment les fondements ridicules sur quoy ces fausses opinions se bastissent. Tant qu'il pensera avoir quelque moyen et quelque force de soy, jamais l'homme

<sup>(124)</sup> Est aliquid quo sapiens antecedat Deum. Ille naturæ beneficio, non suo, sapiens est. Ecce res magna, habere imbecillitatem hominis, securitatem Dei. Epist. 55. sub finem.

# LIVRE II. CHAP. XII. 65

ne recognoîtra ce qu'il doibt à son maître: il fera tousiours de ses œuss poulles, comme on dict: il le faust mettre en chemise.

Voyons quelque notable exemple de l'effect de sa Philosophie. Possidonius estant pressé d'une si douloureuse ma-ladie, qu'elle luy faisoit tordre les bras et grincer les dents, pensoit bien faire la figue à la douleur pour s'escrier contre elle: (125) Tu as beau faire, si ne dirayje pas que tu sois mal. Il sent mesmes passions que mon laquays, mais il se brave sur ce qu'il contient au moins sa langue soubs les lois de sa secte: (q) Re succumbere non oportebat, verbis

<sup>(125)</sup> Nihil agis, dolor: quamvis sis molestus, numquam te esse confitebor malum. Cic. Tusc. Quæst. L. II, c. 25.

<sup>(</sup>q) Faisant le brave en paroles, il ne devoit pas succomber en effet. *Id.* ibid. c. 13.

# 66 Essais DE Montaigne,

gloriantem. Archesilas estant malade de la goutte, (126) Carneades qui le vint visiter, s'en retournoit tout fasché: il le rappella, et lui monstrant ses pieds et sa poitrine: Il n'est rien venu de la icy, lui dict-il. Cettuy-cy a un peu meilleure grace: car il sent avoir du mal, et en voudroit estre depestré. Mais de ce mal pourtant son cœur n'en est pas abbatu et affoibly. L'autre se tient en sa roideur.

<sup>(126)</sup> Cicéron nous apprend que ce Carneade étoit grand ami d'Epicure, Epicuri perfamiliaris; et par conséquent ce ne peut être celui qui fonda la Nouvelle Académie: car Epicure étoit mort environ soixante ans avant que Carneade, fondateur de la Nouvelle Académie, fût né. Is (Arcesilas) cùm arderet podagræ doloribus, visitassetque hominem Carneades, Epicuri perfamiliaris, et tristis exiret: Mane, quæso, inquit, Carneade noster: Nihil illinc hùc pervenit. Ostendit pedes et pectus. Cic. de Finibus bon. et mal. L. V, c. 31

LIVRE II. CHAP. XII. 67 plus, ce crains-je, verbale, qu'essentielle. Et Dionysius Heracleotes, affligé d'une cuisson vehemente des yeux, (127) fust rangé à quitter ces résolutions stoiques. Mais quand la Science feroit par effect ce qu'ils disent, d'émousser et rabattre l'aigreur des infortunes qui nous sui-

vent, que faict-elle, que ce que faict beaucoup plus purement l'ignorance et plus évidemment? Le Philosophe Pyrrho (128) courant en mer le hasard

(127) Id. ibid. Vobis Heracleotes ille Dionysius flagitiosè descivisse videtur à Stoïcis, propter oculorum dolorem. — Cicéron dit ailleurs, que ce philosophe ayant mal aux reins, crioit à pleine tête, que tout ce qu'il avoit ingé apparavant de la douleur étoit

faux : Cùm ex renibus laboraret, ipso in ejulatu clamitabat, falsa esse illa quæ antea de dolore ipse sensisset. Tusc. Quæst.

Lib. II, c. 25. (128) Diog. Laërce, dans la Vie de Pyrshon, L. IV. Segm. 60.

# 68 Essais de Montaigne,

d'une grande tourmente, ne présentoit à ceux qui estoyent avec luy à imiter que la sécurité d'un pourceau qui voyageoit avecques eux, regardant cette tempeste sans effroy. La Philosophie au bout de ses préceptes, nous renvoye aux exemples-d'un athlete et d'un muletier: ausquels on void ordinairement beaucoup moins de ressentiment de mort, de douleurs et d'austres inconvénients, et plus de fermeté, que la science n'en fournit oncques à auscun, qui n'y fust nay et préparé de soymême par habitude naturelle. Qui faict qu'on incise et taille les tendres membres d'un enfant et ceux d'un cheval plus aysement que les nostres, si ce n'est l'ignorance? Combien en a rendu de malades la seule force de l'imagination! Nous en voyons ordinairement se faire saigner, purger et medeciner, pour guerir des maux qu'ils ne sentent

LIVRE II. CHAP. XII. ' 60 qu'en leurs discours. Lors que les vrais maux nous faillent, la science nous preste les siens : Cette couleur et ce teint vous presagent quelque defluxion caterreuse : cette saison chaude vous menasse d'une emotion fievreuse : cette coupeure de la ligne vitale de vostre main gauche, vous advertit de quelque notable et voisine indisposition. Et enfin elle s'en addresse (129) tout detroussement à la santé mesme : Cette allegresse et vigueur de jeunesse, ne peust arrester en une assiette, il luy faut desrober du sang et de la force, de peur qu'elle ne se tourne contre vous-mesmes. Comparez la vie d'un homme asservy à telles imaginations, à celle d'un laboureur,

<sup>(129)</sup> Détroussément, tout détroussément, c'est - à - dire, tout ouvertement, directement, etc. Cotgrave, dans son Dictionnaire français et anglais. Ce mot ne se trouve ni dans Nicot, ni dans Borel.

# 70 Essais DE MONTAIGNE,

se laissant aller après son appetit naturel, mesurant les choses au seul sentiment présent, sans science et sans prognostique, qui n'a du mal que lors qu'il
l'a: où l'austre a souvent la pierre en
en l'âme avant qu'il l'ayt aux reins:
comme s'il n'estoit point assez à temps
pour souffrir le mal lors qu'il y sera;
il l'anticipe par fantasie, et luy court
au devant.

Ce que je dy de la Medecine se peust tirer par exemple généralement à toute Science: De là est venue cette ancienne opinion des Philosophes, qui logeoyent le souverain bien à la recognoissance de la foiblesse de nostre jugement. Mon ignorance me preste autant d'occasion d'esperance que de crainte: et n'ayant austre reigle de ma santé que celle des exemples d'austrui, et des evenements que je voy ailleurs en pareille occasion, j'en trouve de toutes sortes, et m'arreste

# LIVRE II. CHAP. XII.

vorables. Je reçois la santé les bras ouverts, libre, pleine et entiere, et aiguise mon appetit à la joüir, d'austant plus qu'elle m'est à present moins ordinaire et plus rare: tant s'en faust que je trouble son repos et sa douceur par l'amertume d'une nouvelle et contrainte forme de vivre.

Les bestes nous monstrent assez combien l'agitation de nostre esprit nous apporte de maladies. Ce qu'on nous dict de ceux du Bresil, qu'ils ne mouroyent que de vieillesse; on l'attribuë à la serenité et tranquillité de leur air; je l'attribuë plutôt à la tranquillité et serenité de leur âme, deschargée de toute passion, pensée et occupation tenduë ou desplaisante: comme gens qui passoyent leur vie en une admirable simplicité et ignorance, sans lettres, sans loi, sans Roi, sans religion quelconque,

### 72 Essais de Montaigne,

Et d'où vient ce qu'on trouve par expérience, que les plus grossiers et plus lourds sont plus fermes et plus desirables aux executions amoureuses? et que l'amour d'un muletier se rend souvent plus acceptable que celle d'un gallant homme? sinon qu'en cettuy-cy l'agitation de l'âme trouble sa force corporelle, la rompt et lasse : comme elle lasse aussy et trouble ordinairement soy-mesme. Qui la desment, qui la jette plus coustumierement à la manie, que sa promptitude, sa pointe, son agilité, et enfin sa forçe propre? De quoy se faict la plus subtile folie que de la plus subtile sagesse? Comme des grandes amitiés naissent les grandes inimitiez, des santez vigoureuses les mortelles maladies : ainsy des rares et vifves agitations de nos âmes, les plus excellentes manies, et plus detraquées : il n'y a qu'un demy tour de cheville à passer passer de l'un à l'austre. Aux actions des hommes insensez, nous voyons combien proprement (130) la folie s'advient avec les plus vigoureuses operations de nostre ame. Qui ne sçait combien est imperceptible le voisinage d'entre la folie avec les gaillardes elevations d'un esprit libre, et les effects d'une vertu supresme extraordinaire? Platon dict les melancholiques plus disciplinables et excellents; aussy n'en est-il point qui ayent tant de propension à la folie,

Infinis esprits se trouvent ruinez par leur propre force et soupplesse. Quel sault vient de prendre de sa propre agrtation et allegresse, (131) l'un des plus

<sup>(130)</sup> S'ajuste ou convient, comme on a

<sup>(131)</sup> Le fameux Torquato Tasso, auteur de la Jérusalem délivrée. Je ne sais pontagnei le dernier traducteur anglais des Essait de Montaigne a mis ici Arioste à la place

Tome VIII.

74 Essais de Montaiene, judicieux, ingenieux, et plus formez à l'air de cette antique et pure poësie, qu'austre Poëte Italien aye de jamais esté? N'a-t-il pas de quoy scavoir gré à cette sienne vivacité meurtriere? à cette clarté qui l'a aveuglé? à cette exacte et tenduë apprehension de la raison, qui l'a mis sans raison? à la eurieuse et laborieuse queste des Sciences, qui l'a conduiet à la bestise? à cette rare aptitude aux exercices de l'âme, qui l'a rendu sans exercice et sans âme? J'eus plus de despit encores

du Tasse. Montaigne nous dit qu'il vit à Ferrare cet illustre poëte italien, ce qu'il ne pouvoit pas dire de l'Arioste qui, né en 1447, avoit cinquante-neuf ans lorsque Montaigne vint au monde, si tant est qu'Arioste ait vécu jusqu'en 1533. — Ce fut justement au commencement de 1533 que mourut l'Arioste, comme dit l'auteur de sa vie, S. Giovan Battista Pigna.

# LIVRE II. CHAP. XII. 7

que de compassion, de le veoir à Ferrare en si piteux estat, survivant à soymesmes, mescognoissant et soy et ses ouvrages; sans son sceu, et toutesfois à sa veue, on a mis en lumiere incorrigez et informes.

Voulez-vous un homme sain? le voulez-vous reiglé, et en ferme et seure posture? affublez-le de tenebres, d'oisiveté et de pesanteur. Il nous faust abestir pour nous \* assagir; et nous esblouir pour nous guider. Et si on me dict que la commodité d'avoir l'appetit froid et mousse aux douleurs et aux maux, tire après soy cette incommodité, de nous rendre aussy par conséquent moins aigus et friants à la jouis-

<sup>\*</sup> Assagir, rendre sage. — Du temps de Nicot, assagir étoit un fort bon mot. Il nous est très-nécessaire aujourd'hui : mais il commence, dit-on, à vieillir. J'en suis fâché.

76 Essais de Montatone, sauce des biens et des plaisirs; cela est vray: mais la misere de nostre condition porte, que nous n'avons tant à jouyr qu'à fuyr, et que l'extresme volupté ne nous touche pas comme une legiere douleur: (r) Segnius homines bona quam mala sentiunt. Nous ne sentons point l'entiere santé, comme la moindre des maladies.

(s) Pungit
In cute vix summå violatum plagula corpus,
Quando valere nihil quemquam movet. Hoc
juvat unum,

Quod me non torquet latus aut pes : catera quisquam

Vix queat aut sanum sese aut sentire valentem.

<sup>(</sup>r) Les hommes sout moins sensibles au plaisir qu'à la douleur. Tit. Liv. L. XXX, c. 21.

<sup>(</sup>s) Sensibles à la moindre piquure, qui ne fait qu'efficurer la peau, nous ne sommes

# LIVER II. CHAP. XII.

Nostre bien estre, ce n'est que la privation d'être mal. Voilà pourquoi \* la secte de Philosophie, qui a le plus faict valoir la volupté, encores l'a-elle rangée à la seule indolence. Le n'avoir point de mal, c'est le plus avoir de bien que l'homme puisse espérer : comme disoit Ennius,

point touchés du plaisir de la santé. L'homme me met en ligne de compte que l'avantage de n'être point attaqué de la pleurésie ou de la goutte: mais à peine sent-il qu'il est sain et plein de vigueur. Stephani Bretiani Poemata, au revers de la page 115, lign. 11, 12, etc. Dans toutes les éditions où l'on a prétendu marquer les sources des passages cités par Montaigne, on a donné ces vers latins à Banius, lesquels sont pris d'une Satire latine, composée par Etienne de la Boëtie, dont on peut voir le commencement ci-dessus, tome II, L. I, ch. xxviij, p. 166, note 15.

<sup>\*</sup> La Secte épicurienne.

# 78 Essais De Montaigne,

(132) Nimium boni est, cui nihil est mah. Car ce mesme chatonillement et aiguisement, qui se rencontre en certains plaisirs, et semble nous enlever au dessus de la santé simple et de l'indolence; cette volupté active, mouvante; je ne scay comment cuisante et mordante, celle-là mesme ne vise qu'à l'indolence comme à son but. L'appetit qui nous ravit à l'accointance des femmes, il ne cherche qu'à chasser la peine que nous apporte le desir ardent et furieux, et ne demande qu'à l'assouvir, et se loger en repos, et en l'exemption de cette fiebvre. Ainsy des austres. Je dy donc, que si la simplesse nous achemine à n'avoir point de mal, elle nous achemine à un très - heureux estat selon nostre condition.

<sup>(132)</sup> Ennius apud Cie. de Finibus bon. et mal. Lib. II, c. 12. Montaigne explique ce vers latin avant de le citer.

Si ne la faust-il point imaginer si plombée, qu'elle soit du tout sans sentiment. Car Crantor avoit bien raison (133) de combattre l'indolence d'Epicurus, si on la bastissoit si profonde que l'abord mesme, et la naissance des maux en fust à dire: Je ne loue point cette indolence qui n'est ny possible ny desirable. Je suis content de n'estre pas malade: mais si je le suis, je veux savoir que je le suis; et si on me cauterise ou incise, je le veux sentir. De vray, qui desracineroit la cognoissance du mal, il extirperoit quant et quant la cognoissance de la volupté, et enfin

<sup>(133)</sup> Noc absurde Crantor — Minime, inquit, assentior iis qui islam nescio quam indolentiam magnopere laudant : que nec potest ulla esse, nec debet. Ne ægratus sim, inquit; sed si fuerim, sensus adsit, sive secetur quid, sive avellatur à cospore. Cic. Tusc. Quæst. L. III, c. 6.

# So Essais DE MONTAIGNE,

aneantiroit l'homme. (t) Istud nihil dolore, non sine magná mercede contingit immanitatis in animo, stuporis in corpore. Le mal est à l'homme bien à son tour. Ny la douleur ne luy est tousiours à fuyr, ni la volupté tousiours à suivre.

C'est un très-grand advantage pour l'honneur de l'ignorance, que la Science mesme nous rejecte entre ses bras, quand elle se trouve empeschée à nous roidir contre la pesanteur des maux : elle est contraincte de venir à cette composition, de nous lascher la bride, et donner congé de nous sauver en son giron, et nous mettre sous sa faveur à l'abri des coups et injures de la fortune. Car que veut - elle dire austre chose, quand

<sup>(</sup>t) Cette indolence ne se peut acquerir qu'il n'en coûte cher à l'esprit et au corps, que le premier n'en devieune féroce, et le dernier stupide. Id. ibid.

# LIVRE II. CHAP. XII.

elle nous presche de retirer nostre pensée des maux qui nous tiennent, et l'entretenir des voluptez perduës; et de neus servir pour consolation des maux présents, de la souvenance des biens passez ; et d'appeller à nostre secours un contentement esvanouy, pour l'opposer à ce qui nous presse : (u) Levationes ægritudinum in avocatione à cogitanda molestiá, et revocatione ad contemplandas voluptates ponit; si ce n'est qu'où la force luy manque, elle veut user de ruse, et donner un tour de soupplesse et de jambe, où la vigueur du corps et des bras vient à luy faillir. Car non seulement à un Philosophe, mais

<sup>(</sup>u) Posent pour maxime, que le moyen d'alléger un mal présent, c'est de détourner son esprit des choses incommodes, et de l'appliquer à la contemplation de celles qui sont agréables. Id. ibid. c. 15.

82 Essais de Montafone, simplement à un homme rassis, quand il sent par effect l'altération cuisante d'une fiebvre chaude, quelle montoye est-ce, de le payer de la souvenance de la douceur du vin grec? Ce seroit plutôt lui empirer son marché,

(x) Che ricordarsi il ben doppia la noia.

De mesme condition est cet austre conseil, que la Philosophie donne, (154) de maintenir en la mémoire seulement le bonheur passé, et d'en effacer les desplaisirs que nous avons soufferts, comme si nous avions en nostre pouvoir

<sup>(</sup>x) Le souvenir du bien cansant un double

<sup>(134)</sup> Revocatio illa quam affert, cum à contuendis nos malis avocat, nulla est. Non est enim in nostra potestate, fedicantibua iis rebus quas malas esse opinemar, dissimulatio, vel oblivio. Cic. Tusc. Queest. L. III, c. 161

# ... Livre/II.. Chap.: XII. . 85

la Science de l'oubli : et conseil duquel nous valons moins encores un coup.

('y ) Suavis est laborum præteritorum memoria.

Comment? la philosophie qui me doibt mettre les armes à la main, pour combattre la fortune; qui me doibt roidir le courage pour fouler aux pieds toutes les adversités humaines, vient-elle à cette mollesse, de me faire canniller par ces destours couards et ridicules? Car la memoire nous represente, non pas ce que nous choisissons, mais ce qui luy plaist. Voire, il n'est rien qui imprime si vifvement quelque chose en notre souvenance, que le desir de l'oublier. C'est une bonne maniere de

<sup>(</sup>y) Des maux passés le souvenir est doux. Burip. apud Cic. de Finibus bon. et mal. L. II. c. 32.

donner en garde, et d'empreindre en nostre ame quelque chose, que de la solliciter de la perdre. Et cela est faux, (z) Est situm in nobis, ut et adversa quasi perpertud oblivione obruamus, et secunda jucunde et suaviter meminerimus. Et cecy est vray, (a) Memini etiam quæ nolo: oblivisci non possum quæ volo. Et de qui est \* ce

<sup>(</sup>z) Il est en notre puissance d'ensevelir nos malheurs dans un étornel oubli, et de rappeller dans notre esprit un doux et agréable souvenir de nos bons succès. Cic. de Finib. bon. et mal. L. II, c. 32.

<sup>(</sup>a) Je me souviens des choses mêmes que je voudrois oublier, et je ne puis oublier celles dant je voudrois perdre le souvenir. Id. ibid.

<sup>\*</sup> Ce conseil d'ensevelir nos malheurs dans un éternel oubli? De celui qui se unus, etc. C'est-à-dire, d'*Epicure*, le seul homme qui ait osé, etc.

eonseil? De celuy (b) qui se unus sepientem prosueri sit ausus :

Qui genus humanum ingenio superavit, et omnes

Præstinxit stellas, exortus uti ætherius sol.

De vuider et desmunir la mémoire, est-ce pas le vray et propre chemia à l'ignorance?

(c) Iners malorum remedium ignorantia est.

Nous voyons plusieurs pareils preceptes, par lesquels on nous permet d'emprunter du vulgaire des apparences

<sup>(</sup>b) D'Epicure, le seul homme qui ait osé se dire sage, Cic. de Finib. bon et mal. L. II, c. 3. Lequel, selon Lucrèce (L. III, vs. 1056.) supérieur en génie à tous les hommes, les a tous effacés, comme le soleil dont l'éclet naissant fait disparoître toutes les étoiles.

<sup>(</sup>c) Et l'ignorance n'est à nos menx qu'un très-foible remède. Senec. Edip. Act. III, vs. 7.

# 86 Essais de Montaigne,

frivoles, où la raison vifve et forte ne peust assez: pourveu qu'elles nous servent de contentement et de consolation. Où ils ne peuvent guerir la playe, ils sont contents de l'endormir et pellier. Je croy qu'ils ne me nieront pas cesy, que s'ils pouvoyent adjouster de l'ordre, et de la constance, en un estat de vie, qui se maintinst en plaisir et en tranquillité par quelque foiblesse et maladie de jugement, qu'ils ne l'acceptassent:

(d) —— Potare, et spargere flores
Incipiam, patiarque vel inconsultus haberi.
Il se trouveroit plusieurs philosophes
de l'advis de Lycas : cettuy-cy ayant
au demeurant ses mœurs bien reiglées,

<sup>(</sup>d) Et ne dissent avec *Horace*: Au hasard de passer pour fou, je vais boire d'autant, et me couronner de fleurs. L. It Epist. 5, vs. 14, 15.

(e), Pol me occidistis, amici, Non servastis, ait, cui sic extorta voluptas, Bt demptus per vim mentis gratissimus error.

<sup>(</sup>c) Ah! mes amis, leur dit-il, qu'avezvous fait? Loin de me guérir, vous m'avez ôté la vie, en me privant d'un si doux plaisir, en m'arrachent de l'ame cette aimable erreur

# 88 Essais DE MONTAIGNE,

D'une pareille resverie à celle de Thrasylaus, fils de Pythodorus, (135) qui se faisoit accroire que tous les navires qui relaschoyent du port de Pyrée, et y abordoyent, ne travailloyent que pour son service : se resiouissant de la bonne fortune de leur navigation, les recueillant avec joye. (136) Son frere Crito l'ayant faict remettre en son meilleur sens, il regrettoit cette sorte de condition, en laquelle il avoit vescu en liesse et deschargé de tout desplaisir. C'est ce que dit un aucien vers grec : Qu'il y a beaucoup de

dont j'étois enchanté. Horat. L. II, Epist. ij,

<sup>(135)</sup> Toute cette histoire est prize d'Athènée, L. XII, à la fin. Elle est aussi dans Elien, Var. Hist. L. IV, c. 25, où l'on trouve Thrasyllus au lieu de Thrasylaus.

<sup>(136)</sup> Athenaus, ibid.

LIVER II, CHAP. XII. 89

commodité à n'estre pas si advisé; (137) Et l'Ecclesiaste: (138) En beaucoup de sagesse, beaucoup de desplaisir; et, Qui acquiert science, s'acquiert du travail et tourment.

Cela mesme, à quoy la philosophie consent en general, cette derniere recepte qu'elle ordonne à tonte sorte de necessites, qui est de mettre fin à la vie, que nous ne pouvons supporter: (f) Placet? pare: Non pla-

<sup>(137)</sup> Sophocle in Ajace Mastigophoro, vs. 554.

<sup>(138)</sup> Ch. 1, vs. 88.

<sup>(</sup>f) Ces premiers mots: Placet? pare. Non placet? Quœcumque vis, exi, semblent avoir été imités par Montaigne de ceux-ci de Séneque: Placet? vive. Non placet? licet eo reverti unde venisti. Epist. 70. Pour le reste, Pungit dolor? etc. il est de Ciceron, Tusc. Quœst. L. II, c. 14. Voici maintenant la traduction des deux passages: La vie te plait-

### do Essais de Montaigne,

cet? quacumque vis, exi. — Pungit dolor? vel fodiat sanè: si nudus es, da jugulum: sin tectus armis Vulcaniis, id est fortitudine, resiste: et ce mot des grecs convives qu'ils y appliquent, (g) Aut bibat, aut abeat: qui sonne plus sortablement (159) en

elle? accommode-toi de la vie. Ne te plaîtelle point? sors-en par où tu vondras. — La douleur te pique-t-elle, ou te perce-t-elle vivement? Si tu es nu et désarmé, tends le gosier; et si tu es couvert des armes de Vulcain, c'est à-dire, muni d'un noble courage, Tésiste.

(g) Qu'il boive ou s'en aille. Cette application est de Cicéron, dont voici les propres termes: Mihi quidem in vitá servandá videtur illa lex, quæ in Græcorum conviviis obtinetur, Aut bibat, inquit, aut abeat. Tusc. Quæst. L. V, c. 41. Quelques critiques lisent obtinet au lieu d'obtinetur, que vous trouverez dans l'édition des Tusculanes, publiée à Cambridge, par M. Davies.

(139) Cette réflexion sur la prononciation

LIVRE II. CHAP. XII. 91 la langue d'un gascon, qu'en celle de Cioeron, qui change volontiers en V le B:

(h) Vivere si recte nescis, decede peritis. Lusisti satis, edisti satis, atque bibisti: Tempus abire tibi est, ne potum largius aquo Rideat, et pulset laseiva decentius astas.

(140) qu'est - ce austre chose qu'une

gasconne qui change volontiers le B en V, ne doit tomber que sur le mot bibat: autrement elle ne seroit pas fort à propos ici, à cause du mot abeat, dont le B changé en V gâteroit le sens que Montaigne veut donner après Cicéron, à cette espèce de proverbe, aut bibat, aut abeat.

(h) Si tu ne sais pas vivre, quitte la place à ceux qui le savent. Les jeux et la bonne chere ne sont plus de saison pour toi. Il est temps que tu te retires, de peur que, sî tu venois à trop boire, la jeunesse folâtre et pétulante ne se jouât de toi, et ne te mal-traitât. Horat. L. II. Epist. 2, vs. 213, ect.

(140) Comme la période est longue, et le

# 92 Essais de Montaigne, confession de son impuissance; et un renvoy, non seulement à l'ignorance, pour y estre à couvert, mais à la stupidité mesme, au non sentir, et au non estre?

 (i) Democritum postquam matura vetustas Admonuit memorem, motus languescere mentis;

Sponte sua letho caput obvius obtulit ipse.

rapport de cet endroit à ce qui précède, asses éloigné, on a mis ici dans les dernières éditions: Qu'est-ce, dis-je, que ce consentement de la philosophie, sinon une confession, etc. Mais c'est insérer le commentaire dans le texte: dangereuse méthode que bien des critiques ont employée dans des livres beaucoup plus importans que les Essais de Montaigne.

(i) Dès que Démocrite apperçut par les avertissemens que lui donnoit la vieillesse, que les facultés de son esprit commençoient à s'affoiblir, il se livra volontairement à la mort. Lucret. L. III, vs. 1052, etc. Editionis Michael Mettaire, Lond. an. 1713.

C'est ce que disoit Antisthenes, (141) qu'il falloit faire provision ou de sens pour entendre, ou de licol pour se pendre: Et ce que Chrysippus alleguoit sur ce propos, (142) du poëte Tyrtzus,

De la vertu, ou de mort approcher.

Et Cratès disoit, (145) que l'amour se guerissoit par la faim, sinon par le temps: et à qui ces deux moyens ne plairoyent, par la hart. Ce Sextius, duquel Seneque et Plutarque parlent avec si grande recommandation, s'estant jeté, toutes choses laissées, à

<sup>(141)</sup> Plutarque, dans les Contredits des Philosophes stolques, ch. 24 de la Traduction d'Amyot.

<sup>(14</sup>a) Id. ibid.

<sup>(145)</sup> Diogene Laërce, dans la Vie de Cratès, L. 6. Segm. 86.

# 94 Essais DE MONTAIGNE,

l'estude de la philosophie, (144) delibera de se precipiter en la mer, voyant le progrez de ses estudes trop tardif et trop long. Il couroit à la mort, au deffault de la science : voicy les mots de la loy, sur ce subject : Si d'adventure il survient quelque grand inconvenient qui ne se puisse remedier, le port est prochain; et se peust - on sauver à nage, hors du corps, comme hors d'un esquif qui faict eau : car c'est la crainte de mourir, non pas le desir de vivre, qui tient le foi attaché au corps.

Comme la vie se rend par la simplicité plus plaisante, elle s'en rend aussi plus innocențe et meilleure,

<sup>(144)</sup> Plutarque, dans un Traité intitulé: Comment on pourra apercevoir si on amende en l'exercice de la vertu, ch. 5 de la Version d'Amyot.

comme je commençois tantost à dire. Les simples, dit S. Paul, et les ignorans, s'eslevent et se saisissent du ciel; et nous, à tout nostre sçavoir, nous plongeons aux abismes infernaux. Je ne m'arreste ny à Valentian, ennemy declaré de la science et des lettres, ny à Licinius, tous deux empereurs romains, qui les nommoient le venin et la peste de tout estat politique : ny à Mahumet, qui (comme j'ay entendu ) interdict la science à ses hommes : mais l'exemple de ce grand Lycurgus et son authorité doit certes avoir grand poids, et la reverence de cette divine police Lacedemonienne, si grande, si admirable, et si long temps fleurissante en vertu et en bonheur, sans aucune institution ny exercice de lettres.

Ceux qui reviennent de ce monde nouveau qui a esté descouvert du temps QG ESSAIS DE MONTAIGNE, de nos peres, par les Espagnols, nous peuvent tesmoigner combien ces nations, sans magistrat, et sans loy, vivent plus legitimement et plus reiglement que les nostres, où il y a plus d'officiers et de loix, qu'il n'y a d'autres hommes, et qu'il n'y a d'actions.

(k) Di cittatorie piene, et di libelli, D'essamine e di carte, di procure Hanno le mani e il senno, e gran fastelli Di chiose, di consigli, e di letture, Per cui le facultà de poverelli Non sono mai ne le città sicure: Hanno dietro e dinanzi e d'ambi i lati, Notai, procuratori, et advocati.

<sup>(</sup>k) Ils ont le sein et les mains pleines d'ajournemens, de requêtes, d'informations, de lettres et de procurations. Ils sont chargés de sacs tout farcis de gloses, de consultations, de procédures, par lesquelles le pauvre peuple n'est jamais en sûreté dans les villes, accompagné par devant, par derrière, et des deux côtés, d'une foule de notaires, de pro-C'esteit

C'estoit ce que disoit un senateur romain des derniers siecles, (145) que leurs predecesseurs avoyent l'haleine puante à l'ail, et l'estomach musqué de bonne conscience : et qu'au rebours ceux de son temps ne sentoient au

cureurs et d'avocats qui ne le quittent jamais. Orlando furioso di M. Lodovico Ariosto, cant. XIV, sanz. 84.

(144) C'est un passage de Varron qu'on trouve dans Nonius, au mot Cepe, p. 201. Ed. Mercer. Mais il n'y est point parlé de Sénateur romain. Voici les propres termes de Varron: Avi et atavi nostri, quum allium ac cepe eorum verba olerent, tamen optumé enimati erant. Il n'y a rien non plus de ce qu'sjoute Montaigne: Et qu'au reboure, etc. quoiqu'il soit très-vraisemblable que c'est la précisément ce que Varron avoit dit ou voulu dire. Sylla, Pompée, César, Crassus, Auguste, habiles scélérats que Varron connoissoit fort bien, ne justifient que trop la conclusion de Montaigne.

Tome VIII.

Essais de Montaigne, dehors que le parfum, puants au dedans à toutes sortes de vices : c'est à dire, comme je pense, qu'ils avoyent beaucoup de sçavoir et de suffisance, et grand'faute de preud'hommie. L'incivilité, l'ignorance, la simplesse, la rudesse s'accompagnent volontiers de l'innocence : la curiosité, la subtilité, le scavoir, traisnent la malice à leur suite : l'humilité, la crainte, l'obeissance, la debonnaireté (qui sont les pieces principales pour la conservation de la société humaine ) demandent une ame vuide, docile et presumant peu de soy.

Le chrestiens ont une particuliere cognoissance, combien la curiosité est un mal naturel et originel en l'homme. Le soin de s'augmenter en sagesse et en science, ce fut la premiere ruine alu genre humain : c'est la voye, par où il s'est precipité à la damnation

LIVRE II. CHAP. XII. éternelle. L'orgueil est sa perte et sa corruption : c'est l'orgueil qui jetté l'homme à quartier des voyes communes, qui lui fait embrasser les nouvelletez, et aymer mieux estre chefd'une troupe errante, et desvoyée, au sentier de perdition, aymer mieux estreregent et precepteur d'erreur et de mensonge, que d'estre disciple en l'eschole de verité, se laissant mener et conduire par la main d'autruy, à la voye battue et droicturiere: C'est à l'adventure ce que dit ce mot grec ancien, que la superstition suit l'orgueil, et luy obeit comme à son pere. (146) O cuider, combien tu nous empesches!

<sup>(146)</sup> C'est un mot de Socrate, s'il en faut croire Stobée, qui le lui attribue en autant de termes. Serm. XXII, p. 189. Je donne. cette note telle qu'elle m'a été communiquée par M. Barbeyrac.

### 100 Essais de Montaigne,

Après que Socrate fut adverti, (147) que le Dieu de la sagesse lui avoit attribué le nom de sage, il en fut estonné: et se recherchant et secouant par tout, n'y trouvoit aucun fondement à cette divine sentence. Il en scavoit de justes, temperants, vaillants, sçavants comme luy; et plus éloquents, et plus beaux et plus utiles au pays. Enfin il se resolut, qu'il n'estoit distingué des austres, et n'estoit sage que parce qu'il me se tenoit pas tel : et que son Dieu estimoit bestise singuliere à l'homme, l'opinion de science et de sagesse : et que sa meilleure doctrine estoit la doctrine de l'ignorance; et la simplicité, sa meilleure sagesse. La saincte parole declare miserables ceux d'entre nous, qui s'estiment : Bourbe

<sup>(147)</sup> Voyez sur cela l'Apologie de Socrate, par Platon, p. 360, 361.

et cendre, leur dict-elle, qu'as-tu à te glorifier? et ailleurs, Dieu a faict l'homme semblable à l'ombre, de la quelle qui jugera, quand par l'esloi-gnement de la lumiere elle sera esvànouve? ce n'est rien què de nous.

It s'en faut tant' que nos forces concoivent la haulteur divine, que des onvrages de nostre Createur, ceux - la
portent mieux sa marque, et sont mieux
siens, que nous entendons le moins. C'est
aux chrestiens une occasion de croire,
que de rencontrer une chose incroyable:
elle est d'autant plus selon raison,
qu'elle est contre l'humaine raison. Si
elle estoit selon raison, ce ne seroit plus
miracle; et si elle estoit selon quelque
exemple, ce ne seroit plus chose singuliere. (1) Melius scitur Deus nesciendo,

<sup>. (1)</sup> On connoît mieux Dieu en se soumetmettant à ignorer ce qu'il est. S. Angustin,

dit S. Augustin. Et Tacitus (m), Sanc-, tius est ac reverentius de actis deorum credere quam scire. Et Platon estime qu'il y ayt quelque vice d'impieté à trop curieusement s'enquerir et de Dieu et du monde, et des causes premieres des choses. (n) Atque illum quident parentem hujus universitatis invenire difficile : et, quum jam inveneris, indicare in vulgus, nefas, dit Cicero.

au Liv. II. de Ordine, c. 16. Voici ses propres termes: Non dico de summo illo Deo, qui acitur meltus nesciendo.

<sup>(</sup>m) A l'égard des actions des Dieux, il est plus saint et plus respectueux de les croire que d'en être instruit. De Moribus German. c. 34.

<sup>(</sup>n) Il est difficile de trouver le Père de l'univers, et après l'avoir trouve, il n'est pas permis de le montrer au peuple. Ciceronis Timæus, sive de Universo Fragmentum, c. 2.

#### LIVRE II. CHAP. XII. 103

Nous disons bien, puissance, vérité, s' justice: ce sont parolles qui signifient quelque chose de grand : mais cette chose-la, nous ne la voyons aucunement, ny ne la concevons. Nous disons que Dieu craint, que Dieu se courrouce, que Dieu ayme,

(o) Immortalia mortali sermone notantes.

Ce sont toutes agitations et esmotions, qui ne peuvent loger en Dieu selon nostre forme, ny nous l'imaginer selon la sienne : c'est à Dieu \* seul de se cognoistre et interpreter ses ouvrages : et le fait en nostre langue, impro-

<sup>(</sup>o) Exprimant des choses divines en termes , humains. Lucret. L. V, vs. 122.

<sup>\*</sup> De noi non inteso, et sol se stesso intende; comme a dit un poète, plus sage peut-être sur cet article que les plus subtils philosophes, et les plus profonds théologique.

prement, pour s'avaller et descendre à nous, qui sommes à terre couchez. La prudence (148) comment luy peutelle convenir: qui est l'eslite entre le bien et le mal; veu que nul mal ne

<sup>(148)</sup> Montaigne traduit ici un long passage de Cicéron, sans le nommer. - Qualem autem Deum intelligere nos possumus? Quid enim? Prudentiam ne Deo tribuemus, que constat ex scientia rerum bonarum et malarum? - Cui mali nihil est, nec esse potest, quid huic opus est delectu bonorum et malorum? Quid autem ratione, quid intelligentia, quibus utimur ad eam rem, ut apertis obscura assequamur? At obscurum Deo nihil potest esse. Nam justitia, quæ suum cuique distribuit , quid pertinet ad Deos? Hominum societas et communitas justitiam procreavit. Temperantia autem constat ex prætermittendis voluptatibus corporis: cui si locus in cœlo est, est etiam in voluptatibus. Nam fortis Deus intelligi qui potest? in dolore, an in labore, an in periculo, quorum Deum nihil attingit? De Nat. Deor. L. III, c. 15.

#### LIVAR II. CHAF. XII. 105

le trouche? Quoy la raison et l'intelligence, desquelles nous nous servons pour par les choses obscures arriver aux apparentes : veu qu'il n'y a rien d'obscur à Dieu? La justice, qui distribue à chacun ce qui luy appartient, engendrée pour la société et communauté des hommes, comment est-elle en Dieu? La temperance, comment : qui est la modération des voluptez corporelles, qui n'ont nulle place en la divinité? La fortitude à porter la douleur, le labeur, les dangers, luy appartiennent aussi peu : ces trois choses n'ayants nul accès près de luy. Parquoy \* Aristote le tient egalement exempt de vertu et de vice. (p) Neque

<sup>\*</sup> Ethic. Nicom. VII , 1.

<sup>(</sup>p) Il n'est capable ui de colère, nî d'asfection, parce que ces sentimens-là ne viennent que de foiblesse. Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 17.

106 Essais DE Montaigne, gratid neque ird teneri potest; quod quæ talia essent, imbecilla essent omnia.

La participation que nous avons à la cognoissance de la vérité, quelle qu'elle soit, ce n'est point par nos propres forces que nous l'avons acquise. Dieu nous a assez appris cela par les tesmoings, qu'il a choisis du vulgaire, simples et ignorants, pour nous instruire de ses admirables secrets. Nostre foy ce n'est pas nostre acquest, c'est un pur present de la liberalité d'autruy. Ce n'est pas (149) par discours ou par nostre entendement que nous avons receu nostre religion, c'est par authorité et par commandement estranger. La foiblesse de nostre jugement nous y ayde plus que la force, et nostre avenglement plus que nostre clair-

<sup>(149</sup> Par raisonnement,

Livre II. Chap. XII. voyance. C'est par l'entremise de nostre ignorance plus que de nostre science, que nous sommes scavants de divin sçavoir. Ce n'est pas merveille, si nos moyens naturels et terrestres ne peuvent concevoir cette cognoissance supernaturelle et celeste: apportons - y seulement du nostre l'obeïssance et la subjection : car comme il est escrit : (150) Je destruiray la sapience des sages, et abbattray la prudence des prudens. Où est le sage? où est l'escrivain? où est le disputateur de ce siecle? Dieu n'a-il pas abesti la sapience de ce monde? Car puis que le monde n'a point cogneu Dieu par sapience, il lui a pleu par la vanité. de la predication, sauver les croyans. Si me faut-il voir enfin, s'il est en la

Si me faut-il voir enfin, s'il est en la puissance de l'homme de trouver ce

<sup>(150)</sup> S. Paul, 1. Epist. aux Corinth. ch. j., vs. 19, etc.

108 Essais DE Montaigne, qu'il cherche : et si cette queste, qu'il y a employé depuis tant de siecles, l'a enrichy de quelque nouvelle force, et de quelque verité solide. Je crois qu'il me confessera, s'il parle en conscience, que tout l'acquest qu'il a retiré d'une si longue poursuite, c'est d'avoir appris à recognoistre sa foiblesse. L'ignorance qui estoit naturellement en nous, nous , l'avons par longue estude confirmée et averée. Il est advenu aux gens veritablement scavans, ce qui advient aux espics de bled : ils vont s'eslevant et se haussant la teste droite et fiere, tent qu'ils sont vuides; mais quand ils sont plains et grossis de grains en leur maturité, ils commencent à s'humilier et baisser les cornes. Pareillement les hommes, ayants tout essayé, tout sondé, et n'ayants trouvé en cet amas de science et provision de tant de choses diverses, rien de massif et de ferme,

# LIVRE II. CHAP. XII. 109

et rien que vanité, ils ont renoncé à leur presumption, et recogneu leur condition naturelle. C'est ce que Velleius reproche à Cotta et Cicero, (151) qu'ils ont appris de Philo, n'avoir rien appris. Pherecydes, l'un des sept Sages, escrivant à Thalès, comme il expiroit, J'ay, dit-il, (152) ordonné aux miens, après qu'ils m'auront enterré, de te porter mes Escrits. S'ils contentent et toi et les autres Sages, publie-les: sinon, supprimeles. Ils ne contiennent nulle certitude qui me satisface à moy-mesme. Aussi

Tome VIII.

<sup>(151)</sup> Ambo, inquit, ab eodem Philone nihil scire didicistis. Apud Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 17. Ce Philon, philosophe académicien, vivoit du temps de Cicéron, et l'avoit eu pour auditeur.

<sup>(152)</sup> Cette lettre, vraie ou fausse, est dans Diogene Laërce, L. I, à la fin de la Vie de Pherecydes, Segm. 122.

#### 110 Essais de Montaigne,

ne fais-je pas profession de scavoir la verité, ny d'y atteindre. J'ouvre les choses plus que je ne les descouvre. Le plus sage homme (153) qui fut oncques, quand on luy demanda ce qu'il sçavoit, respondit, (154) qu'il scavoit cela, qu'il ne scavoit rien. Il verifioit ce qu'on dit, que la plus grand' part de ce que nous savons est la moindre de celles que nous ignorons: c'est-à-dire, que ce mesme que nous pensons sçavoir, c'est une piece, et bien petite, de nostre ignorance. Nous sçavons les choses en songe, dit Platon, et les ignorons en yerité. (q) Omnes penè veteres nihil

<sup>(153)</sup> Socrate.

<sup>(154)</sup> Nihil se scire, dicebat, nisi id ipsum. Cic. Acad. Quæst. L. I c. 4.

<sup>(</sup>q) Presque tous les anciens ont dit qu'on ne pouvoit rien connoître, rien concevoir, ni rien savoir; que nos sens étoient fort bornés,

#### LIVRE II. CHAP. XII. 111

cognosci, nihil percipi, nihil scirt posse dixerunt: angustos sensus, imbecilles animos, brevia curricula vitæ. Cicero mesme, qui devoit au sçavoir tout son vaillant, Valerius dit que sur sa vieillesse il commença à desestimer les Lettres (155). Et pendant qu'il les

notre esprit foible, et notre vie trop courte. Cic. Acad. Quæst. L. I, c. 12.

(155) J'ai appris de M. de la Monnoye qu'apparemment une expression de Valere Maxime mal entendue a fait croire à Montaigne qu'il y a eu un temps où Cicéron avoit cessé d'estimer les lettres. La remarque est très-curieuse. Vous l'allez voir mot pour mot telle que ce savant homme me l'a communiquée. © D'abord, dit-il, Valere (L. II, c. 2, art. 2.) » ayant posé en fait que les anciens magistrats romains, quoiqu'ils eussent de l'étude, » se faisoient un devoir, pour la dignité de » l'état, de ne parler jamais d'autre langue » que la romaine, tâche, en conséquence, » de justifier dans l'article suivant le mépris

# traictoit, c'estoit sans obligation d'aucun parti: suyvant ce qui luy sembloit

» de Marius pour cette éloquence grecque » qui peu de temps après s'introduisit jus-» ques dans le sénat. Il ajoute, que le rhé-D teur Apollonius Molon eut, le premier de n tous les étrangers, l'avantage d'y être oui sans truchement, et que ce qui ne conn tribua pas peu à perfectionner dans Rome » l'art de bien dire, étoit que Cicéron avoit » eu cet Apollonius pour maître. Ensuite de » quoi, d'une manière, ce semble, peu sep-» sée, il se récrie sur le bonheur de la ville » d'Arpinum, d'avoir produit Marius, l'uni-» que homme illustre plein de mépris pour » les lettres, et Cicéron, vive source de ces » mêmes lettres. Le texte latin n'est pas conçu » en termes si clairs. Les voici : Conspicuæ » felicitatis Arpinum, sive unicum littera-» rum gloriosissimum contemptorem, sive » abundantissimum fontem intueri velis. Ici » le mot unicum peut avoir donné lieu à » l'équivoque, en faisant regarder Cicéron » comme le seul et même homme illustre

# LIVRE II. CHAP. XII. 115 probable, tantost en l'une Secte, tantost en l'autre : se tenant tousiours sous la

» d'Arpinum qui auroit tout ensemble été » une abondante source des lettres, et n'au-» roit pas laissé de les mépriser. Il faut que » ce soit là le sens que les paroles de Valere » ayent offert à Montaigne; et ce qui favorise » beaucoup cette idée, c'est qu'alors au lieu d'Arpinum, il y avoit dans toutes les édi-» tions Arpinas, mot qui, étant joint à fons » abundantissimus litterarum, attache le reste de la période à la personne seule de » Cicéron. Depuis cette remarque écrite. » ajoute M. de la Monnoye, j'ai trouvé » qu'Agrippa, au commencement de sa dé-» clamation, de Vanitate scientiarum, avoit » prêté ce même faux sens à Valere Maxime : » et j'aime mieux présentement croire que » Montagne n'a fait en ceci que copier » Agrippa ». M. Barbeyrac explique un peu autrement la chose. Comme sa remarque paroît bien foudée, je vais la transcrire exactement. « On ne trouve point, dit-il dans » Valere Maxime, tel que nous l'avous pré-

G 3

#### 114 Essais de Montaigne, dubitation de l'Académie: (r) Dicen-

» sentement, que Cicéron ait jamais méprisé » les lettres. Montaigne a pris cela de Joannes » Sarisberiensis, auteur du douzième siecle, ν οù l'on rencontre plusieurs autres citatiens » semblables, qu'il avoit tirées de quelque - » exemplaire plus complet. Montaigne n'a » pas copié assez exactement son original; » dont voici les propres paroles : Ciceronem » refert Valerius litteras contempsisse; & » in contemptu ipso fuisse fontem abundanv tiesimum litterarum, ob hoc forte quod » studium negotiis præponebat ( ou peetponebat, comme il y a à la marge); nam n institut eis, etiam dum contempsit. Po-» licr. L. VIII, c. 12, p. 504. Ed. Lugd. Bat. > 1639. Ce qui ne veut pas dire que selon » Valere Maxime, Cicéron commenca sur sa » vieillesse à mésestimer les lettres; mais » qu'il les méprisa absolument; et que, » malgré ce mépris, il fut une source très-» abondante de science, avant cultivé les » lettres dans le temps même qu'il les méprisoit. »

(r) Je vais vous répondre, dit-il à son

dum est, sed ita ut nihil affirmem; quæram omnia, dubitans plerumque, et mihi diffidens. J'auroy trop beau jeu, si je vouloy considérer l'homme en sa commune façon et en gros; et le pourroy faire pourtant par sa reigle propre, qui juge la verité, non par le poids des voix, mais par le nombre. Laissons la le peup'e,

(s) Qui vigilans stetit,
Lucret. Lib. III, vs. 1061.

Mortua cui vita est, propè jam vivo atque videnti.

Ibid. vs. 1059.

frère, mais sans rien affirmer, m'informant de toutes choses, doutant pour l'ordinaire, et me défiant de moi-même. Cic. de Divinat. L. II, c. 3.

<sup>(</sup>s) Qui dort en veillant, qui est presque mort, quoiqu'en vie et les yeux ouverts. — Montaigne a transposé ces deux vers de Lucrèce, pour les appliquer plus exactement à son sujet.

#### 116 Essais de Montaigne,

qui ne se sent point, qui ne se juge point, qui laisse la plus part de ses facultez naturelles oisives.

Je veux prendre l'homme en sa plus haulte assiette. Considérons-le en ce petit nombre d'hommes excellents et triez, qui ayants esté douez d'une belle et particuliere force naturelle, l'ont encore roidie et aiguisée par soing, par estude et par art, et l'ont montée au plus hault point de sagesse, où elle puisse atteindre. Ils ont manié leur ame à tout sens et à tout biais; l'ont appuyée et estançonnée de tout le secours estranger qui lui a esté propre, et enrichie et ornée de tout ce qu'ils ont peu emprunter pour sa commodité, du dedans et dehors du monde : c'est en eux que loge la haulteur extresme de l'humaine Nature. Ils ont reiglé le monde de polices et de loix. Ils l'ont instruit par Arts et Sciences, et instruit encore LIVRE II. CHAP. XII. 117
par l'exemple de leurs mœurs admirables. Je ne mestrai en compte que ces
gents-là, leur témoignage et leur expérience. Voyons jusques où ils sont allez,
et à quoy ils se sont tenus. Les maladies
et les deffauts que nous trouverons en
ce College-là, le monde les pourra hardiment bien advouer pour siens.

Quiconque cherche quelque chose, il en vient à ce poinct, (156) ou qu'il dit qu'il l'a trouvée; ou qu'elle ne se

<sup>(156)</sup> C'est précisément par-là que Sextus Empiricus, fameux pyrrhonien, d'où Montagne a tiré bien des choses, commence son livre des Hypotyposes Pyrroniennes. De la il infère, comme Montaigne, qu'il y a trois manières générales de philosophes, l'une dogmatique, l'autre académique, et l'autre sceptique. Les uns assurent qu'ils ont trouvé la vérité, les autres déclarent qu'elle est audessus de notre compréhension, et les autres la cherchent encore.

#### 118 Essais DE Montaigne,

peut trouver; ou qu'il en est encore en queste. Toute la Philosophie est despartie en ces trois genres. Son dessein est de chercher la verité, la science et la certitude. Les Peripateticiens, Epicuriens, Stoïciens et autres, ont pensé l'avoir trouvée. Ceux-cy ont estably les Sciences que nous avons, et les onttraictées comme notices certaines. Clitomachus, Carneades, et les Académiciens, ont desesperé de leur queste; et jugé que la vérité ne se pouvoit concevoir par nos moyens. La fin de ceux-cy, c'est la foiblesse et humaine ignorance. Ce party a eu la plus grande suitte, et les sectateurs les plus nobles.

Pyrrho et autres Sceptiques ou Epechistes, de qui les dogmes, plusieurs anciens ont tenu, tirez d'Homere, des sept Sages, et d'Archilochus, et d'Euripides, et y attachent Zeno, Democritus, Xenophanes, disent, qu'ils sont

# LIVRE II. CHAP. XII. 118

encore en cherche de la verité: Ceux-cy jugent, que ceux-là qui pensent l'avoir trouvée, se trompent infiniment; et qu'il y a encore de la vanité trop hardie en ce second degré, qui asseure que les forces humaines ne sont pas capables d'y atteindre. Car cela, d'establir la mesure de notre puissance, de cognoître et juger la difficulté des choses, c'est une grande et extreme Science, de laquelle ils doubtent que l'homme soit capable.

(t) Nil sciri quisquis putat, id quoque nescit, An sciri possit, quo se nil scire fatetur.

L'ignorance qui se sçait, qui se juge, et qui se condamne, ce n'est pas une entiere

<sup>(</sup>t) Celui qui croit qu'on ne peut rien savoir, ne sait pas cela même si l'on ne peut rien savoir, puisqu'il reconnaît qu'il ne sait rien lui même. Lucret. L. IV 57. 471.

#### 120 Essais de Montaigne,

ignorance: pour l'estre, il faust qu'elle s'ignore soy-mesme. De façon que la profession des Pyrrhoniens est de bransler, doubter, et enquerir, ne s'assurer de rien, de rien ne se respondre. Des trois actions de l'ame, l'imaginative, l'appetitive, et la consentante, ils en reçoivent les deux premieres: la dernière, ils la soustiennent et la maintiennent ambigüe, sans application, ny approbation d'une part ou d'autre, tant soit-elle legere. Zenon (157)

<sup>(157)</sup> Cùm extensis digitis adversam manum ostenderat, visum, inquiebat Zeno, hujusmodi est: deinde, cùm paullum digitos constrinxerat, assensus hujusmodi: tùm cùm planè compresserat, pugnumque fecerat, comprehensionem illam esse dicebat: cùm autem lævam manum admoverat, et illum pugnum arctè, vehementerque compresserat, scientam talem esse dicebat. Cic. Acad. Queste L. IV, c. 47.

#### LIVRE II. CHAP. XI

121

peignoit de geste son imagination sur cette partition des facultés de l'ame: La main espandue et ouverte, c'estoit apparence: la main à demy serrée, et les doigts un peu croches, consentement: le poing fermé, comprehension: quand de la main gauche il venoit encore à clorre ce poing plus estroit, Science.

Or cette assiette (158) de leur jugement, droite et inflexible, recevant tous objects sans application et consentement, les achemine à leur Ataraxie; qui est une condition de vie paisible, rassise, exempte des agitations que nous recevons par l'impression de l'opinion et science que nous pensons avoir des choses: d'où naissent la crainte, l'avarice, l'envie, les desirs immoderez, l'ambition, l'orgueil, la superstition, l'amour de nouvelleté, la rebellion, la

<sup>(158)</sup> Du jugement des Pyrroniens.

#### 122 Essais DE Montaigne,

desobeïssance, l'opiniatreté, et la pluspart des maux corporels : Voire ils s'exemptent par là de la jalousie de leur discipline. Car ils débattent d'une bien molle façon. Ils ne craignent point revenche à leur dispute. Quant ils disent que le poisant va contre-bas, ils seroient bien marris qu'on les en creust; et cherchent qu'on les contredie, pour engendrer la dubitation et surscance de jugement, qui est leur fin. Ils ne mettent en avant leurs propositions, que pour combattre celles qu'ils pensent, que nous ayons en notre créance. Si vous prenez la leur, ils prendront aussi volontiers la contraire à soustenir : tout leur est un : ils n'y ont aucun choix. Si vous establissez que la neige soit noire, ils argumentent au rebours, qu'elle est blanche. Si vous dites qu'elle n'est ny l'un ny l'autre, c'est à eux à maintenir qu'elle est tous les deux. Si par certain

jugement vous tenez que vous n'en scavez rien, ils vous maintiendront que vous le sçavez. Oui, et si par un axiome affirmatif vous asseurez que vous en doubtez, ils vous irent débattant que vous n'en doubtez pas; ou que vous ne pouvez juger et establir que vous en doubtez. Et par cette extremité de doubte, qui se secoue soy-mesme, ils se separent et se divisent en plusieurs opinions, de celles-mesmes, qui ont maintenu en plusieurs façons le doubte et l'ignorance. Pourquoy ne leur sera-il permis, disent-ils, comme il est entre les dogmatistes, à l'un dire vert, à l'autre jaulne, à eux aussi de doubter? Est-il chose qu'on vous puisse proposer pour l'advouer ou refuser, laquelle il ne soit pas loisible de considerer comme ambiguë? \* Et où les autres sont por-

<sup>\*</sup> Et puisque; c'est ce que doit signifier

tez, ou par la coustume de leur pays, ou par l'institution des parents, ou par rencontre, comme par une tempeste, sans jugement et sans choix, voire le plus souvent avant l'aage de discrétion, à telle ou telle opinion, à la Secte ou Stoïque ou Epicurienne, à laquelle ils se treuvent hypothequez, asservis et collez, comme à une prise qu'ils ne peuvent desmordre ((u) ad quacumque disciplinam, velut tempestate, delati,

et où dans cet endroit ici. —Et puisque les autres sont portez, ou par la coustume de leur pays, ou par l'institution de leurs parens, etc. — A telle ou telle opinion, ect. —Pourquoi à ceux-cy ne sera-t-il pareillement permis de maintenir leur liberté? etc.

<sup>(</sup>u) Ils se livrent à la première secte que le hasard leur présente; comme un homme qui, poussé par la tempête, se jette sur le premièr rocher qu'il rencontre. Cic. Acad. Quæst. L. II, c. 3.

#### LIVRE II CHAP. XII. 125

ad eam, tanquam ad saxum adhærescunt) pourquoy à ceux-ci ne sera-il pareillement concedé de maintenir leur liberté, et considerer les choses sans obligation et servitude? (x) Hoc liberiores et solutiores, quod integra illis est judicandi potestas. N'est-ce pas quelque advantage, de se trouver desengagé de la necessité qui bride les autres? Vaut-il pas mieux demeurer en suspens, que de (159) s'infrasquer en tant d'erreurs que l'humaine fantasie a produites? Vaut-il pas mieux suspendre sa persuasion, que de se mesler à ces divisions seditieuses et querelleuses? Qu'irai - je choisir? Ce qu'il

<sup>(</sup>x) D'autant plus libres, qu'ils ont une pleine puissance de juger. Id. ibid.

<sup>(159)</sup> S'embarrasser, s'embrouiller. — Infrasquer vient de l'italien infrascare, qui signifie couvrir de feuillages; et par métaphore, embrouiller, embarrasser.

#### 126 Essais DE MONTAIGNE,

vous plaira, pourveu que vous choisissiez. Voilà une sotte response : à laquelle il semble pourtant que tout le Dogmatisme arrive : par qui il ne nous est pas permis d'ignorer ce que nous ignorons. Prenez le plus fameux parti, jamais il ne sera si seur, qu'il ne vous faille, pour le défendre, attaquer et combattre cent et cent contraires partis. Vaut-il pas mieux se tenir hors de cette meslée? Il vous est permis d'espouser comme vostre honneur et vostre vie, la créance d'Aristote sur l'éternité de l'ame, et desdire et dementir Platon là-dessus; et à eux il sera interdit d'en doubter? S'il est loisible à Panætius (160) de soutenir son jugement autour

<sup>(160)</sup> De suspendre son jugement au sujet des aruspices, etc. — Au reste, tout ceci est pris de Cicéron, dont voici les propres termes: Cùm Panætius princeps propè, mee

# LIVER IL CHAP. XII. 127

des aruspices, songes, oracles, vaticinations, desquelles choses les Stoiciens ne doubtent aucunement: pourquoi un sage n'osera-il en toutes choses, ce que cettuy-ci ose en celles qu'il a apprinses de ses maîtres, establies du commun consentement de l'eschole, de laquelle il est Sectateur et Professeur? Si c'est un enfant qui juge, il ne sçait que c'est: si c'est un sçavant, il est préocupé. Ils se sont reservez un merveilleux advantage au combat, s'estant deschargez du soin de se couvrir. Il ne leur

quidem judicio, Stoïcorum, eâ de re dubitare se dicat, quam omnes præter eum Stoïci certissimam putant, vera esse haruspicum auspicia, oracula, somnia, vaticinationes, seque ab assensu sustineat: Quod is potest facere de iis rebus quos illi à quibus ipse didicit, centas habuerint, cur id sapiens de reliquis rebus facere non possit? Acad. Quassi-L. II, c. 35.

#### 128 Essais DE Montaigne,

importe qu'on les frappe, pourveu qu'ils frappent; et font leurs besongnes de tout. S'ils vainquent, vostre proposition cloche; si vous, la leur : s'ils faillent, ils vérifient l'ignorance; si vous faillez, vous la vérifiez: s'ils prouvent que rien ne se sçache, il va bien; s'ils ne le scavent pas prouver, il est bon de mesmes : (y) Ut quum in eadem re paria contrariis in partibus momenta inveniuntur, faciliùs ab utraque parte assertio sustineatur. Et font estat de trouver bien plus facilement pourquoy une chose soit fausse, que non pas qu'elle soit vraie; et ce qui n'est pas, que ce qui est; et ce qu'ils ne croyent pas, que ce qu'ils croyent.

<sup>(</sup>y) Afin que, comme sur un même sujet on trouve des raisons égales pour et contre, on puisse aisément suspendre son jugement, de deux côtés. *Id.* ibid. L. I, c. ult.

#### LIVRE II. CHAP. XII. 129

Leurs façons de parler sont : Je n'establis rien : Il n'est non plus ainsi qu'ainsi, ou que ny l'un ny l'autre: Je ne le comprens point : Les apparences sont égales par tout : La loi de parler, et pour, et contre: Rien ne semble vray, qui ne puisse sembler faux. Leur mot sacramental, c'est inixe, c'est-à-dire, (161) je soustiens, je ne bouge. Voylà leurs refreins, et autres de pareille substance. Leur effect, c'est une pure, entiere et très-parfaicte surseance et suspension de jugement. Ils se servent de leur raison, pour enquérir et pour débattre : mais non pas pour arrester et choisir. Quiconque imaginera une perpétuelle confession d'ignorance, un jugement sans pente et sans inclination, à quelque occasion que ce puisse être, il conçoit le Pyrrho-

<sup>(161)</sup> J'arrête, je suspens mon jugement.

130 Essais de Montaigne,

nisme. J'exprime cette fantasie autant que je puis, parce que plusieurs la trouvent difficile à concevoir, et les Autheurs mesmes la representent un peu obscurement.

Quant aux actions de la vie, ils sont en cela de la commune façon: (162) Ils se prestent et accommodent aux inclinations naturelles, à l'impulsion et contrainte des passions, aux constitutions des lois et des coustumes, et à la tradition des arts: (z) Non enim nos Deus ista scire, sed tantummodo uti voluit. Ils laissent guider à ces choses-là leurs actions communes, sans aucune opination ou jugement: Qui fait que je

<sup>(162)</sup> C'est ce que Sextus Empyricus déclare expressément, et en autant de mots. Pyrrh. Hypot. L. I, c. vj., p. 6.

<sup>(</sup>z) Car Dieu n'a pas voulu que nous eussions la connoissance de ces choses, mais seulement l'usage. Cie. de Divinit. L. I, c. 18.

LIVER II. CHAP. XII. 151 ne puis pas bien assortir à ce discours, ce qu'on dit de Pyrrho : ils le peignent stupide et immobile, prenant un train de vie farouche et inassociable, attendant le heurt des charrettes, se présentant aux precipices, refusant de s'accommoder aux loix. Cela est encherir sur sa discipline. Il n'a pas voulu \* se faire pierre ou souche: il a voulu se faire homme vivant, discourant, et raisonnant, jouissant de touts plaisirs et commodités naturelles, embesoignant et se servant de toutes ses pieces corporelles et spirituelles en reigle et droiture. Les privileges fantastiques,

imaginaires et faulx, que l'homme s'est

<sup>\*</sup> Montaigne, qui se déclare ici tout ouvertement, et avec raison, contre cette aveugle insensibilité qu'on a imputée à Pyrrhon, semble la reconnoître ailleurs, quoiqu'elle lui paroisse, dit-il, quasi incroyable. L. II, c. 29, 201, 202.

132 Essais DE Montaigne, usurpé, de régenter, d'ordonner, d'establir, il les a de bonne foy renoncez et quittez.

Si n'est-il point de secte (163) qui

<sup>(163)</sup> Montaigne ne fait ici que copier Ciceron. Vous n'avez qu'à lire ce qui suit pour en être convaincu. - Etenim is quoque qui à vobis sapiens inducitur, multa sequitur probabilia, non comprehensa, neque percepta, neque assensa, sed similia veri : qua nisi probet, omnis vita tollatur. Quid enim? conscendens navim sapiens, num comprehensum animo habet atque perceptum, se ex sententia navigaturum? Qui potest? Sed si jam ex hoc loco proficiscatur Puteolos stadia triginta, probo navigio, bono gubernatore, hac tranquillitate : probabile videatur se illuc venturum esse salvum. Hujusmodi igitur visis consilia capiet, et agendi, et non agendi. - Et quæcumque res eum sic attinget, ut sit visum illud probabile, neque ulla re impeditum, movebitur. Non enim est è saxo sculptus, aut è robore dolatus. Habet corpus, habet animum: movetur mente, movetur sensibus:

ne soit contrainte de permettre à son sage de suivre assez de choses non comprinses, ny perceues ny consenties, s'il veut vivre. Et quand il monte en mer, il suit ce dessein, ignorant s'il lui sera utile: et se plie, à ce que le vaisseau est bon, le pilote experimenté, la saison commode: circonstances probables seulement. Après lesquelles il est tenu d'aller, et se laisser remuer aux apparences, pourveu qu'elles n'ayent point d'expresse contrarieté. Il a un corps, il a une ame : les sens le poussent, l'esprit l'agite. Encore qu'il ne treuve point en soy cette propre et singuliere marque de juger, et qu'il s'apperçoive, qu'il

ut ei multa vera videantur. Neque tamen habere insignem illam, et propriam percipiendi notam: eoque sapientem non assentiri, quia possit ejusdem modi existere falsum aliquod, cujusmodi hoc verum. Cic. Acad. Quæst. L. II, c. 31.

Tome VIII.

## 134 Essais de Montaigne,

ne doit engager son consentement attendu qu'il peut être quelque faulx, pareil à ce vray : il ne laisse de conduire les offices de sa vie pleinement et commodement. Combien y a-il d'arts qui font profession de consister en la conjecture, plus qu'en la science? qui ne décident pas du vray et du faulx, et suivent seulement ce qu'il semble? Il ya, disent-ils, et vray et faulx; et y a en nous de quoy le chercher, mais non pas de quoy l'arrester à la touche. Nous en valons bien mieux, de nous laisser manier sans inquisition, à l'ordre du monde. Une ame garantie de prejugé, a un merveilleux avancement vers la tranquillité. Gents qui jugent et contrerollent leurs juges, ne s'y sousmettent jamais duement...

Combien, et aux loix de la Religion et aux loix politiques, se trouvent plus dociles et aysez à mener, les esprits sim-

ples et incurieux, que ces esprits surveillants et pedagogues des causes divines et humaines? Il n'est rien en l'humaine invention, où il y ait tant de verisimilitude et d'utilité. Cette - cy présente l'homme nud et vuide, recognoissant sa foiblesse naturelle, propre à recevoir d'en-hault quelque force estrangere, desgarni d'humaine Science, et d'autant plus apte à loger en soy la divine, aneantissant son jugement, pour faire plus de place à la soy : ni mescreant, ni establissant aucun dogme contre les loix et observances communes, humble, obeïssant, discipli+ nable, studieux, ennemy juré d'hérésie, et s'exemptant par consequent des vaines et irreligieuses opinions introduites par les fausses sectes. C'est une carte blanche preparée, à prendre du doigt de Dieu telles formes qu'il luy plaira d'y graver. Plus nous nous renvoyons et commet-

## 136 Essais de Montaigne,

tons à Dieu, et renonçons à nous, mieux nous en valons. Accepte, dit l'Ecclesiaste, en bonne part les choses au visage et au goust qu'elles se présentent à toi, du jour à la journée : le demeurant est hors de ta cognoissance.

(a) Dominus novit cogitationes hominum, quoniam vanæ sunt.

Voylà comment, des trois générales sectes de Philosophie, les deux font expresse profession de dubitation et d'ignorance: et en celle des Dogmatistes, qui est troisième, il est aysé à descouvrir, que la plus part n'ont pris le visage de l'asseurance que pour avoir meilleure mine. Ils n'ont pas tant pensé nous establir quelque certitude, que nous montrer jusques où ils étoient

<sup>(</sup>a) Dieu connoît que les pensées des hommes ne sont que vanité. *Psalm.* XCIV, secundum Hebr. vs. 11.

allez en cette chasse de la verité, (b) quam docti fingunt magis quam norunt. Timæus ayant à instruire Socrates
de ce qu'il sçait des Dieux, du monde
et des hommes, propose d'en parler
(164) comme un homme à un homme;
et qu'il suffit, si ses raisons sont probables, comme les raisons d'un autre:
car les exactes raisons n'estre en sa main
ni en mortelle main. Ce que l'un de
ses sectateurs a ainsi imité: (c) Ut potero, explicabo: nec tamen, ut Py-

<sup>(</sup>b) Que les savans supposent plutôt qu'ils ne la connoissent.

<sup>(164)</sup> Plato, in Timeo. p. 526. G.

<sup>(</sup>c) Je m'expliquerai comme je pourrai, sane prétendre vons donner, comme l'Apollon de Delphes, les choses que je dirai pour autant de vérités certaines et indubitables, mais comme un homme du commun qui s'attache par conjecture à ce qui lui paroît le plus probable. Cic. Tusc. Quæst. L. I, c. 9.

#### 338 Essais de Montaigne,

thius Apollo, certa ut sint et fixa, qua dixero: sed, ut homunculus, probabilia conjecturá sequens. Et cela sur le discours du mepris de la mort: discours naturel et populaire. Ailleurs il l'a traduit sur le propos mesme de Platon: (d) Si fortè, de Deorum naturá ortuque mundi disserentes, minus id quod habemus in animo consequimur, haud erit mirum. Æquum est

<sup>(</sup>d) Si en discourant de la nature des Dieux et de l'origine du monde, je ne puis m'exprimer aussi exactement que je souhaiterois, vous ne devez pas en être surpris : car vous devez vous souvenir que moi qui vais discourir, et vous qui devez juger, ne sommes que des hommes; afin que si je ne vous donne que des probabilités, vous ne demandiez rien de plus. Ciceronis Timæus, seu de universo fragmentum, c. 3. C'est là une traduction assez exacte du passage de Platon, cité ci-dessus, note 164.

enim meminisse, et me, qui disseram, hominem esse, et vos qui judicetis: ut, si probabilia dicentur, nihil ultrà requiratis. Aristote nous entasse ordinairement un grand nombre d'autres. opinions et d'autres creances, pour y comparer la sienne, et nous faire voir de combien il est allé plus outre, et combien il approche de plus près la verisimilitude. Car la verité ne se juge point par authorité et tesmoignage d'autruy. Et pourtant evita religieusement Epicurus d'en alleguer en ses escrits. (165) Cettuy-là est le prince des Dogmatistes : et si nous apprenons de luy, que le beaucoup sçavoir apporte l'ocsion de plus douter. On le void à escient se couvrir souvent d'obscurité si espesse

<sup>(165)</sup> Aristote est le prince des dogmatistes; et cependant nous apprenons de lui que, etc.

et inextricable, qu'on n'y peut rien choisir de son advis. C'est par effect un Pyrrhonisme soubs une forme résolutive. Oyez la protestation de Cicero, qui nous explique la fantasie d'autruy par la sienne: (e) Qui requirunt, quid de quaque re ipsi sentiamus, curiosius id faciunt, quam necesse est. — Hæc in Philosophia ratio contra

<sup>(</sup>e) Ceux qui voudront savoir ce que je pense sur chaque matière, poussent leur curiosité trop loin. — La secte des Académiciens, dont le propre est de soumettre tout à la dispute, sans décider nettement sur rien; cette secte, qui a été fondée par Socrate, rétablie par Arcésilas, et affermie par Carneade, a fleuri jusqu'à nos jours. — Pour moi, qui goûte fort cette manière de philosopher, je dis que le faux est mêlé partout de telle façon avec le vrai, et lui ressemble si fort, qu'il n'y a point de marque certaine pour le distinguer sûrement. Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 5.

omnia disserandi, nullamque rem apertè judicandi, profecta à Socrate, repetita ab Arcesila, confirmata à Carneade, usque ad nostram viget etatem. — Hi sumus, qui omnibus veris falsa quæđam adjuncta esse dicamus, tanta similitudine, ut in iis nulla insit certè judicandi et assentiendi nota. Pourquoy, non Aristote seulement, mais la plus part des Philosophes, ont-ils affecté (166) la difficulté, si ce n'est pour faire valoir la vanité du subject, et amuser la curiosité de notre esprit, luy donnant où se paistre, à ronger cet os creux et descharné? Clitomachus (167) affermoit

<sup>(166)</sup> L'obscurité.

<sup>(167)</sup> C'est ce que Montaigne a cru voir dans Ciceron, dont voici les propres paroles: —Ctijus Calliphontis sententiam Carneades ita studiose defensitabat, ut eam probare etiam videretur: quamquam Clitomachus affirma-

## 142 Essats de Montaigne, n'avoir sçeu, par les escrits de Car-

bat, nunquam se intelligere potuisse quid Carneadi probaretur. Acad. Quæst. Lib. IV, c. 45. Mais cela ne veut point dire que Clitomachus ait assuré que, par les écrits de Carneade, il n'avoit jamais pu compremdre de quelle opinion étoit Carneade. Il ne s'agit point ici des opinions de Carneade en général, mais de ce qu'il avoit accoutumé de dire pour défendre l'opinion particulière de Calliphon sur ce qui constitue le souverain bien de l'homme. Comme Carneade étoit académicien, il ne pouvoit rien avancer de positif, ou d'évidemment décisif sur cette importante question : c'est pourquoi Clitomachus ne put jamais comprendre quelle étoit sur cela l'opinion de Carneade. Calliphon faisoit consister le souverain bien dans la volupté et la vertu tout ensemble : Voluptatem et honestatem finem esse Callipho censuit. Ce que Carneade vouloit faire passer aussi, dit Ciceron, non quò probaret, sed ut opponeret stoïcis; non pour décider la chose, mais pour embarrasser les stoïciens. Acad. Quæst. L. IV, c. 42. Dans ce même livre,

# LIVRE II. CHAP. XII. 145 neade, entendre de quelle opinion il

Ciceron nous explique plusieurs pensées de Carneade : et ce qui est très-remarquable, il ne le fait que sur l'exposé de Clitomachus. Jam explicata, dit-il, tota Carneadis sententia Antiochi ista corruent universa. Necverò quidquam ita dicam, ut quisquam id fingi suspicetur : à Clitomacho sumam qui usque ad senectutem cum Carneade fuit. homo et acutus, ut Pœnus, et valdè studiosus ac diligens. « Après que j'aurai expliqué » tout ce qu'a pensé là-dessus Carneade, » tous ces dogmes d'Antiochus (le stoïcien) » tomberont par terre. Mais de peur qu'on » ne me soupçonne de lui prêter mes pro-» pres pensées, je ne dirai rien que je ne » tire de Clitomachus, qui a passé sa vie avec » Carneade jusqu'à sa vieillesse, homme pé-» nétrant, comme étant Carthaginois, fort stu-» dieux d'ailleurs et fort exact.» Acad. Quæst. L. IV, c. 31. Explicavi paulò antè, dit encore Cicéron, ibid. c. 32. Clitomacho auctore, quo modo ista Carneades diceret : « Je vous ai » expliqué un peu auparavant sur le rapport » Clitomachus, en quel sens Carneade disoit

## 144 Essais de Montaigne, estoit. (168) Pourquoy a évité aux

» ces choses. » Lesquelles choses Cicéron répète ensuite, en les transcrivant d'un livre que Clitomachus avoit composé et adressé su poëte Lucilius. Accipe quemadmodum es dicantur à Glitomacho in eo libro quem ad C. Lucilium scripsit poëtam, etc. ibid. Le moyen qu'après cela Cicéron eût pu faire dire en général à Clitomachus, que par les écrits de Carneade il n'avoit jamais pu comprendre de quelle opinion étoit Carneade. La vérité est que Clitomachus n'avoit point lu les écrits de Carneade : car excepté quelques lettres à Ariarathe, roi de Capadoce, qui couroient sous son nom, le reste de ses pensées, dit expressément Diogene Laërce, a été conservé dans les livres de ses disciples, et pour lui, il n'a laissé aucuns écrits. In Vité Carneadis, L. IV, Segm. 65. Le même historien nous apprend que Clitomachus, qui composa plus de quatre cents volumes, s'appliqua surtout à illustrer les sentimens de Carneade auquel il succeda. Diog. Laërt. in Vita Clitomachi, L. IV, Segm. 67.

(168) C'est-à-dire, pourquoi Epicure a-t-il siens

# LIVRE II. CHAP. XII. 145 siens Epicurus, la facilité; et Hera-

évité dans ses écrits d'être clair et aisé à entendre? Montaigne, en voulant nous apprendre qu'Epicure avoit affecté de se rendre obscur dans ses ouvrages, s'est exprimé luimême d'une manière fort embarrassée: ce qui est d'autant plus étrange, que dans l'édition de 1588, in-4°, où il a commencé de taxer Enicure de ce défaut, il avoit dit fort nettement: Pourquoi a craint Epicurus qu'on l'entendist? Au reste, sans prétendre examiner si Epicure a effectivement évité de s'exprimer clairement dans ses écrits, je mê contenterai de remarquer, que Lucrèce, célèbre interprète des sentimens de ce philosophe, assure positivement le contraire en plusieurs endroits de son poëme, et d'une manière assez intelligible par les trois vers cités ici par Montaigne, où ce poëte ne censure si vivement ce style obscur et embrouilla d'Héraclite, que pour donner à entendre que son maître Epicure avoit évité cet écueil : « Lui qui le premier, dit-il expressément

Tome VIII.

## 146 Essais DE MONTAIGNE,

clitus en a esté surnommé (169) ocorinos: 170) La difficulté est une monnoye que les Sçavans employent comme les joueurs de passe-passe pour ne descouvrir la vanité de leur art, et de laquelle l'humaine bestise se paye aysement.

(f) Clarus obscuram linguam magis inter

Omnia enim stolidi magis admiraniur amantque,

Inversis quæ sub verbis lacitantia cernunt.

<sup>»</sup> ailleurs, a su tirer des ténèbres une si bril-» lante lumière.»

E tenebris tantis tam clarum extollere lumen, Qui primus potuit.

L. III, VS. 12.

<sup>(169)</sup> Ténébreux.

<sup>(170)</sup> C'est que l'obscurité est une monnoye que, etc.

<sup>(</sup>f) C'est par l'obscurité de son langage, qu'Héraclite s'est rendu plus illustre auprès des ignoraus; car les sots n'estiment et n'ad-

Cicero reprend (171) aucuns de ses amis d'avoir accoustumé de mettre à l'Astrologie, au Droit, à la Dialectique et à la Geometrie, plus de temps que ne méritoyent ces arts: et que cela les divertissoit des devoirs de la vie, plus utiles et honnestes. Les Philosophes (172) Cyrenaïques mesprisoyent esgalement la Physique et la Dialectique. Zenon, tout au commencement des livres de la République, déclaroit (173) inutiles toutes les libérales Disciplines. Chrysippus disoit, (174) que ce

mirent rien tant que ce qu'ils voyent caché sous un amas de paroles embarrassées. Lucret. L. I, vs. 640, etc.

<sup>(171)</sup> De Offic. L. I, c. 6.

<sup>(172)</sup> Diog. Laërce, dans la Vie d'Aristipe, L. II, Segm. 92. j

<sup>(175)</sup> Id. Dans la Vie de Zénon. L. VII, Segm. 52.

<sup>(174)</sup> Montaigne dit avoir pris ce qu'il

que Platon et Aristote avoient escrit de la Logique, ils l'avoyent escrit par jeu et par exercice; et ne pouvoit croire qu'ils eussent parlé à certes d'une si vaime matiere. Plutarque le dict \* do

attribue à Chrysippe d'un Traité de Plutarque, intitulé: Les Contredits des Philosophes stoïques, ch. 25 de la Version d'Amyott mais sa mémoire ne lui a pas représenté fidellement les choses; car Plutarque dit positivement en cet endroit, que Chrysippe ayant reconnu que Platon et Aristote s'étoient appliqués avec un soin très-particulier à perfectionner la Logique, il n'y a nulle apparence quils aient écrit en jouant et par manière d'acquit des principes, de la fin des biens, de la justice et des Dieux, comme Chrysippe les en ascuse expressément. Je dois cette remarque à M. Barbeyrac.

\* Dans les deux premières éditions des Essais, et dans celle de 1588 in-4°, il y a ici : Ce que Chrysippus disoit de la logique, Epicurus l'eust encores dist de la rhétorique,

## LIVRE II. CHAP. XII. 149 la Métaphysique; Epicurus l'eust encores dict de la Rhétorique, de la Grammaire, Poésie, Mathématique; et hors la Physique, de toutes les autres Sciences; et Socrates de toutes, sauf celles des mœurs et de la vie. De quelque chose qu'on s'enquist à lui, il ramenoit.

et ce crois-je de la grammaire. C'étoit une capèce de répétition de ce que Montaigne avoit avancé mal à propos que Chrysippe comptoit pour rien la logique, Je ne sais si ce qu'il a mis à la place, que Plutarque méprisoit la métaphysique, est mieux fondé. Mais en général on peut croire qu'il a eu plus de raison de dire que Plutarque faisoit peu de cas de cette science, que d'attribuer à Chrysippe le mépris de la logique; car que Chrysippe, l'un des grands piliers du Portique, ait méprisé la logique, que les storciens cultivoient avec tant de soin, c'est une chose tout à fait insoutenable, comme M. Barbeyrac le prouve évidemment dans la note précédente, nº. 174.

#### 150 Essais de Montaigne,

en premier lieu tousiours l'enquerant à rendre compte des conditions de sa vie, présente et passée, lesquelles il examinoit et jugeoit: estimant tout autre apprentissage subsecutif à celuilà et supernumeraire. (g) Parum mihi placeant eæ litteræ quæ ad virtutem doctoribus nihil profuerunt. La plus part des arts ont esté ainsi méprisés par le mesme sçavoir. Mais ils n'ont pas pensé qu'il fust hors de propos d'exercer leur esprit ès choses mesmes où il n'y avoit nulle solidité profitable.

Au demeurant, les uns ont estimé Plato dogmatiste, les autres dubitateur, les autres en certaines choses l'un,

<sup>(</sup>g) Je ne saurois faire grand cas de ces lettres, qui n'ont en rien contribué à rendre vertueux ceux qui les ont apprises. Sallust. Guerre de Jugurtha, dans la harangue de Marius, p. 94. Ed Maittairiana, Lond. 1713.

et en certaines choses l'autre. Le conducteur de ses dialogismes, Socrates, va tousiours demandant et esmouvant la dispute: jamais l'arrestant, jamais satisfaisant: et dit n'avoir autre Science que la science de s'opposer. Homere leur Autheur a planté egalement les fondements à toutes les Sectes de Philosophes, pour montrer combien il estoit indifferent par où nous allassions.

De Platon nasquirent dix Sectes diverses, dit-on. Aussi, à mon gré, jamais instruction ne fut titubante, et rien asseverante, si la sienne ne l'est.

Socrates disoit, que les sages-femmes, en prenant ce mestier de faire engendrer les austres, quittent le mestier d'engendrer elles: Que luy, par le tiltre de sage homme, que les Dieux luy avoyent deseré, s'estoit aussi desfait en son amour virile et mentale, de la faculté d'ensanter, se contentant d'ayder et 152 ESSAIS DE MONTAIGNE, favoriser de son secours les engendrants: ouvrir leur nature, graisser leurs conduits, faciliter l'yssue de leur enfantement, juger d'icelui, le baptiser, le nourrir, le fortifier, l'emmaillotter, et circoncir: exerçant et maniant (175) son engin aux perils et fortunes d'autruy.

Il est ainsi de la plus part des Autheurs de ce tiers genre, comme les anciens ont remarque des Escripts d'Anaxagoras, Democritus, Parmenides, Xenephanes et autres. Ils ont une forme d'escrire, doubteuse en substance et en dessein, enquerant plustost qu'instruisant: encores qu'ils entre-sement leur stile de cadences dogmatistes. Cela se voit-il pas aussi bien en Seneque et en Plutarque? Combien disent-ils tantost d'un visage, tantost d'un autre, pour

<sup>(175)</sup> Son esprit, comme on a mis daus une des dernières éditions, de 1599.

ceux qui y regardent de près ? Et les reconciliateurs des Jurisconsultes devoyent premierement les concilier chacun à soi. Platon me semble avoir aymé cette forme de philosopher par Dialogues, à escient, pour loger plus decemment en diverses bouches la diversité et variation de ses propres fautasies. Diversement traiter les matieres, est aussi bien les traiter, que conformement, et mieux : à sçavoir plus copieusement et utilement. Prenons. exemple de nous. Les arrets font le point extreme du parler dogmatiste et resolutif : Si est-ce que ceux que nos Parlements presentent au peuple, les plus exemplaires, propres à nourrir en luy la reverence qu'il doit à cette dignité, principalement par la suffisance des personnes qui l'exercent, prennent leur beauté, non de la conclusion, qui est à eux quotidienne, et qui est commune

à tout Juge, tant comme de la disceptation et agitation des diverses et contraires ratiocinations que la matiere du Droit souffre. Et le plus large champ aux reprehensions des uns Philosophes à l'encontre des autres, se tire des contradictions et diversitez, en quoy chacun d'eux se trouve empestré: ou par dessein, pour monstrer la vacillation de l'esprit humain autour de toute matiere; ou forcé ignoramment, par la volubilité et incomprehensibilité de

toute matiere. (176) Que signifie ce

Les œuvres de Dieu, etc. refrein semblable à celui qu'Empedocles se-

<sup>(176)</sup> C'est-à-dire, c'est ce que siguifie ce refrein, employé si souvent par Plutarque, Senèque, et tant d'autres écrivains de cet ordre: En un lieu glissant et coulant suspendons notre créance. Car, comme dit Euripide,

# refrein, En un lieu glissant et coulant

moit souvent, etc. Pour vous prouver que c'est là précisément ce que Montaigne a voulu dire par ces paroles : Que signifie ce refrein, En un lieu glissant et coulant suspendons notre créance, etc. je n'ai qu'à vous les faire voir avec celles qui les précédoient immédiatement dans l'édition in-4°. de 1588. Après avoir parlé de ces anciens philosophes, qui ont une forme d'écrire douteuse et irrésolue. et un stile enquerrant plutost qu'instruisant. encore qu'ils entre-sement souvent des traits de la forme dogmatiste, Montaigne disoit tout d'un temps dans cette édition-là : Chez qui se peut voir cela plus clairement que chez nostre Plutarque? Combien diversement discourt-il de même chose? Combien de fois nous présente-t-il deux ou trois causes contraires de mesme subject, et diverses raisons, sans choisir celle que nous avons à suivre? Que signifie ce sien refrein : En un lieu glissant et coulant suspendons notre gréance : car, comme dit Euripide,

> Les œuvres de Dieu en diverses Façons, nous donnent des traverses.

I 6

suspendons notre créance? Car, comme dit Euripides,

semblable à celuy qu'Empedoçles semoit souvent, etc. Vous voyez là fort distinctement que ces mots: Que signifie ce sien refrein, etc. veulent dire, c'est ce que signifie ce refreiu de Plutarque, En un lieu glissant, etc. refrein semblable à celui qu'Empedocles semoit, etc. Mais tout ce que Montaigne a mis depuis entre deux, a fait entièrement disparoître ce rapport ; de sorte qu'on ne sait plus quel sens donner à ces mots, Que signifie ce refrein : En un lieu glissant , etc. lesquels on a rendus encore plus inexplicables dans toutes les éditions que j'ai vues, où ils sont imprimés ainsi : Que signifie ce refrein? En un lieu glissant et coulant suspendons notre eréance : car, comme dit Euripide,

Les œuvres de Dieu en diverses Façons, nous donnent des traverses.

semblable à celuy qu'Empedocle, etc. Sans le secours de l'édition in-4°. de 1588, il m'auroit été absolument impossible de dé-

## LIVRE II. CHAP. XII. 157,

(177) Les œuvres de Dieu en diverses Façons, nous donnent des traverses.

semblable à celuy qu'Empedocle semoit souvent en ses livres, comme agité d'une divine fureur et forcé de la vérité. (178) Non, non, nous ne sentons rien, nous ne voyons rien, toutes choses

brouiller ce cahos. — Je suis obligé d'ajouter que ces mots: En un lieu glissant et courlant suspendans notre créance., se trouvent effectivement dans Plutarque, au Traité des Oracles qui ont cessé, ch. 24, vers la fin.

(177) De la Traduction d'Amyot. Plutarque, dans le Traité des Oracles qui ont cessé, ch. 25.

(178) (Apud Sext. Empiricum adv. Mathem. p. 160.) Ce qu'on trouve ainsi traduit dans Ciceron, Quæst. Acad. L. IV, c. 5, d'où Montaigne nous l'a transcrit: Empedocles quidem, ut interdum mihi furere videatur, exclamat: Abstrusa esse omnia, nihil nos sentire, nihil cernere, nihil omninà, quale, ait, posse reperire.

## 158 Essais de Montaigne,

nous sont occultes; il n'en est aucune de laquelle nous puissions establir quelle elle est: Revenant à ce mot divin: (h) Cogitationes mortalium timidæ, et incertæ ad inventiones nostræ, et providentiæ.

Il ne faut pas trouver estrange, si gents desesperez de la prinse n'ont pas laissé d'avoir plaisir à la chasse, l'étude estant de soy une occupation plaisante : et si plaisante, que parmy les voluptez, les Stoïciens dessendent aussi celle qui vient de l'exercitation de l'esprit, y veulent (179) de la bride, et trouvent de l'intempérance à trop sçavoir.

Democritus ayant mangé à sa table des figues qui sentoient le miel, com-

<sup>(</sup>h) Les pensées des hommes sont mal assurées : notre prévoyance, et nos inventions, incertaines. Sapience, ch. ix, vs. 14.

<sup>(179)</sup> De la retenue.

LIVRE II. CHAP. XII. 159 mença soudain à chercher en son esprit d'où leur venoit cette douceur inusitée: (180) et pour s'en esclaircir, s'alloit

(180) Plutarque, des Propos de table, L. I, Ouæst. 10. Cette citation, que j'ai trouvée d'abord dans la dernière édition du Dictionnaire critique de Bayle, à l'article Démo-CRITE (remarque [t], ) est très-juste." - J'ai appris depuis de M. de la Monnove, que c'est d'après Amyot et Xylander que Montaigne a fait manger des figues à Démocrite, mais que Démocrite mangeoit, selon Plutarque, un concombre. — Ayant supposé trop légèrement, à mon tour, qu'il seroit inutile d'examiner après Bayle, le texte original de Plutarque ; je me contentai de vérifier la citation sur la version d'Amyot, que je crus fort exacte, parce que Bayle ne l'avoit point critiquée. Ainsi bien des faiseurs de livres vont, comme la plupart des hommes, non quò eundum est, sed quò itur: Franche moutonnaille, ils se suivent aveuglément les uns les autres.

## 160 Essais de Montaigne,

lever de table, pour voir l'assiette du lieu où ces figues avoient été cueillies : sa chambriere ayant entendu la cause de ce remuement, lui dit en riant, qu'il ne se peinast plus pour celà, car c'estoit qu'elle les avoit mises en un vaisseau où il y avoit eu du miel. Il se despita dequoy elle luy avoit osté l'occasion de cette recherche, et desrobé matiere à sa curiosité. Va, luy dit-il, tu m'as faict desplaisir, je ne lairrai pourtant d'en chercher la cause, comme si elle estoit naturelle. Et volontiers n'eust failly de trouver quelque raison vraie à un effect faulx et supposé. Cette histoire d'un fameux et grand Philosophe, nous représente bien clairement cette passion, studieuse, qui nous amuse à la poursuite des choses, de l'acquest desquelles nous sommes desesperez. Plutarque recite un pareil exemple de quelqu'un qui ne vouloit pas estre esclairey do co. LIVRE II. CHAP. XII. 16,1 dequoy il estoit en doubte, pour ne perdre le plaisir de le chercher: comme l'autre, qui ne vouloit pas que son Medecin lui ostat l'alteration de la fievre, pour ne perdre le plaisir de l'assouvir en beuvant. (i) Satius est supervacua discere, quam nihil.

Tout ainsi qu'en toute pasture il y a le plaisir souvent seul; et tout ce que nous prenons, qui est plaisant, n'est pas tousiours nutritif ou sain: pareillement ce que notre esprit tire de la Science, ne laisse pas d'estre voluptueux, encore qu'il ne soit ny alimentant ni salutaire. Voici comme ils disent: La considération de la Nature est une pasture propre à nos esprits, elle nous

<sup>(</sup>i) Il vaut mieux apprendre des choses inutiles, que de ne rien apprendre du tout. Esnec. Epist. 88,

#### 162 ESSAIS DE MONTAIGNE,

esleve et ensle, nous fait desdaigner les choses basses et terriennes, par la comparaison des superieures et celestes: la recherche mesme des choses occultes et grandes est tres-plaisante, voire à celuy qui n'en acquiert que la reverence, et crainte d'en juger. Ce sont des mots de leur prosession. La vaine image de cette maladive curiosité, se void plus expressement encore en cet autre exemple, qu'ils ont par honneur si souvent en la bouche. Eudoxus souhaitoit et prioit les Dieux (181) qu'il peust une sois voir le Soleis de près, comprendre sa forme, sa grandeur, et sa beauté, à

<sup>(181)</sup> Dans le Traité de Plutarque, Qu'on ne sauroit vivre joyeusement selon la doctrine d'Epicure, ch. viij de la traduction d'Amyot. Vous trouverez dans Diogène Laërce, Liv. VIII, Segm. 86, 91, la Vie d'Eudoxus, célèbre Philosophe pythagoricien, qui étoit contemporain de Platon.

peine d'en être bruslé soudainement. Il veut au prix de sa vie, acquerir une science, de laquelle l'usage et possession luy soit quant et quant ostée: et pour cette soudaine et volage cognoissance, perdre toutes autres cognoissances qu'il a, et qu'il peut acquerir par après.

Je ne me persuade pas aysement, qu'Epicurus, Platon et Pythagoras nous ayent donné pour argent comptant leurs Atomes, leurs Idées, et leurs Nombres. Ils estoyent trop sages pour establir leurs articles de foi de chose si incertaine et si debattable. Mais en cette obscurité et ignorance du monde, chacun de ces grands personnages s'est travaillé d'apporter une telle quelle image de lumiere : et ont promené leur ame à des inventions, qui eussent au moins une plaisante et subtile apparence, pourveu que toute fausse, elle se peust mainteuir contre les opposi-

164 Essais de Montaigne, tions contraires: (k) Unicuique ista pro ingenio finguntur, non scientiæ vi.

Un Ancien, à qui on reprochoit qu'il faisoit prosession de la philosophie, de laquelle pourtant en son jugement il ne tenoit pas grand compte, respondit que cela, c'estoit vraiment philosopher. Ils ont voulu considerer tout, balancer tout, et ont trouvé cette occupation propre à la naturelle curiosité qui est en nous. Aucunes choses, ils les ont escrites pour le besoing de la société publique, comme leurs Religions: et a esté raisonnable pour cette consideration, que les communes opinions, ils n'ayent voulu les esplucher au vif, (182) aux fins de n'engendrer du trouble en

(182) Pour ne pas engendrer du trouble, ect.

<sup>(</sup>k) Ce sont des choses que chacun a imaginées par génie, non pas par connoissance. M. Senec. Suasoriarum, L. uno, Suasor. iv.

l'obeissance des loix et coustumes de leurs pays. Platon traite ce mystere d'un jeu assez descouvert. Car où il escrit selon soy, il ne prescrit rien \* à certes. Quand il fait le legislateur, il emprunte un style regentant et asseverant : et si y mesle hardiment les plus fantastiques de ses inventions: autant utiles à persuader à la commune, que ridicules à persuader à soy-mesme : scachant combien nous sommes propres à recevoir toutes impressions, et sur toutes les plus farouches et enormes. Et pourtant en ses loix, il a grand soin qu'on ne chante en public que des poesies, desquelles les fabuleuses feintes tendent à quelque utile fin : estant si facile d'imprimer touts fantosmes en l'esprit humain, que c'est injustice de ne le paistre plustot de mensonges profitables, que

<sup>\*</sup> Comme certain et indubitable.

166 Essais de Montaigne, de mensonges ou inutiles ou dommageables. Il dit (183) tout detroussement en sa République, (184) que pour le profit des hommes, il est souvent besoin de les piper. Il est aysé à distinguer, les unes Sectes avoir plus suivy la verité, les autres l'utilité, par où cellescy ont gaigné credit. C'est la misere de notre condition, que souvent ce qui se presente à notre imagination pour le plus vray, ne s'y presente pas pour le plus utile à notre vie. Les plus hardies Sectes, Epicurienne, Pyrrhonienne, nouvelle Académique, encore sont-elles contraintes de se plier à la Loy civile, au bout du compte. Il y a d'autres. subjects qu'ils ont belutez, qui à gauche, qui à dextre, chacun se travaillant d'y donner quelque visage, à tort ou à

<sup>(183)</sup> Tout ouvertement.

<sup>(184)</sup> De Republ. L. V, p. 459. C.

LIVRE II. CHAP. XII. 164 droit. Car n'ayants rien trouvé de si caché, dequoy ils n'ayent voulu parler, il leur est souvent force de forger des conjectures foibles ou folles : non qu'ils les prinssent eux-mesmes pour fondement, ne pour establir quelque verité, mais pour l'exercice de leur estude : (1) Non tam id sensisse, quod dicerent, quam exercere ingenia materiæ difficultate videntur voluisse. Et si on ne le prenoit ainsi, comment couvririons-nous une si grande inconstance, varieté et vanité d'opinions, que nous voyons avoir esté produites par ces ames excellentes et admirables? Car, pour exemple, qu'est-il plus vain, que

<sup>(1)</sup> Ils ne paroissent pas tant avoir été persuadés de ce qu'ils disoient, qu'avoir voulu exercer l'esprit des hommes par la difficulté des matières qu'ils entreprenoient de traiter.

### 168 Essais of Montaigne,

de vouloir deviner Dieu par nos analogies et conjectures? le reigler, et le monde, à notre capacité et à nos loix? et nous servir, aux despens de la Divinité, de ce petit eschantillon de suffisance qu'il lui a pleu despartir à notre naturelle condition? et parce que nous ne pouvons estendre notre vue jusques en son glorieux siege, l'avoir ramené çà bas à notre corruption et à nos miseres?

De toutes les opinions humaines et anciennes touchant la Religion, celle-la me semble avoir eu plus de vraysemblance et plus d'excuse, qui recognoissoit Dien comme une puissance incomprehensible, origine et conservatrice de toutes choses, toute bonté, toute perfection; recevant et prenant en bonne part l'honneur et la reverence que les humains lui rendoyent soubs quelque nom et en quelque man ere que ce fust:

Jupiter

### LIVER II. CHAP. XII. 169

(m) Jupiter omnipotens rerum, Regumque, Deumque,

Progenitor , genitrixque.

Ce zele universellement a esté veu du Ciel de bon œil. Toutes polices ont tiré fruit de leur devotion. Les hommes, les actions impies ont eu par tout les evenemens sortables.

Les Histoires payennes recognoissent de la dignité, ordre, justice, et des prodiges et oracles employez à leur profit et instruction, en leurs Religions fabuleuses: Dieu par sa misericorde daignant à l'adventure fomenter par ces benefices temporels, les tendres prin-

Tome VIII.

<sup>. (</sup>m) — Tout-puissant Inpiter, père et mère de tout, et des Dieux et des Rois. Les vers latins, qui sont de Valerius Soranus, avoient été conservés par Varron, d'où S. Augustin les a transportés dans son livre de Civitate Dei, Lib. VII, e. 9 et 124

170 Essais de Montaigne, cipes d'une telle quelle brute cognoissance que la raison naturelle leur donnoit de luy, au travers des fausses images de leurs songes. Non-seulement fausses, mais impies aussi et injurieuses, sont celles que l'homme a forgé de son invention.

Et de toutes les Religions que Sainct-Paul trouva en crédit à Athènes, celle qu'ils avoyent dédiéc à une Divinité cachée et incognue, \* lui sembla la plus excusable.

Pythagoras adombra la verité de plus près: jugeant que la cognoissance de cette Cause premiere et Estre des estres devoit estre indefinie, sans prescription, sans declaration; que ce n'estoit autre chose que l'extreme effort de notre imagination vers la perfection, chascun en amplifiant l'idée selon sa capacité

<sup>\*</sup> Actes des Apôtres , ch. xvij, vs. 23.

### LIVRE II. CHAP. XII. 171

Mais si Numa entreprint de conformer à ce projet la devotion de son peuple, l'attacher à une religion purement mentale, sans object prefix, et sans melange materiel, il entreprint chose de nul usage.

L'esprit humain ne se sçauroit maintenir vaguant en cet infini de pensées informes: il les luy faut (185) compiler à certaine image à son modele. La Majesté divine s'est ainsi pour nous aucunement laissé circonscrire aux limites corporels. Ses sacremens supernaturels et celestes ont des signes de notre terrestre condition. Son adoration s'exprime par offices et paroles sensibles: car c'est l'homme, qui croit et qui prie. Je laisse à part les autres argumens qui s'employent à ce subject. Mais à peine

<sup>&#</sup>x27;(185) Adapter à certaine image proportionnée à sa capacité.

172 ESSAIS DE MONTAIGNE, me feroit-on accroire que la vue de nos crucifix, et peinture de ce piteux supplice, que les ornements et mouvements ceremonieux de nos Eglises, que les voix accommodées à la devotion de nostre pensée, et cette esmotion des sens, n'eschauffent l'ame des peu, les, d'une passion religieuse, de très-utile effect.

De celles ausquelles on a donné corps comme la necessité l'a requis, parmy (186) cette cecité universelle, je me fusse, ce me semble, plus volontiers attaché à ceux qui adoroient le Soleil,

L'œil du monde : et si Dieu au chef porte des yeux, Les rayons du soleil sont ses yeux radieux,

Les rayons du soien sont ses yeux radieux,

<sup>(186)</sup> Cet aveuglement universel. On trouve cécité dans le Dictionnaire de Cotgrave.

### LIVRE II. CHAP. XII. 175

Qui donnent vie à tous, nous maintiennent' et gardent,

Et les faicts des humains en ce monde regardent.

Ce beau, ce grand soleil, qui nous faict les saisons,

Selon qu'il entre ou sort de ses douze maisons;

Qui remplit l'univers de ses vertus cognues, Qui d'un traict de ses yeux nous dissipe les nues;

L'esprit, l'ame du monde, ardent et flamboyant,

En la course d'un jour tout le Ciel tournoyant;

Plein d'immense grandeur, rond, vagabond et ferme;

Lequel tient dessous luy tout le monde pour terme;

En repos sans repos, oysif et sans sejour, Fils aisné de Nature, et le Pere du jour.

D'autant qu'outre cette sienne grandeur et beauté, c'est la piece de cette machine que nous descouvrons la plus esloignée

K 3

174 Essais DE Montaigne, de nous: et par ce moyen si peu cognue, qu'ils estoient pardonnables d'en entrer en admiration et reverence.

Thales, (187) qui le premier s'enquesta de telle matiere, estima Dieu un Esprit qui fit d'Eau toutes choses. Anaximander, (188) que les Dieux estoyent mourants et naissants à diverses saisons; et que c'estoient des Mondes infinis en nombre. Anaximenes, (189) que l'Air

<sup>(187)</sup> Cicero, de Nat. Deor. Lib. I, c. 10. Thales — qui primus de talibus rebus quæsivit, aquam, dixit, esse initium rerum: Deum autem eam mentem quæ ex aquâ cuncta fingeret.

<sup>(188)</sup> Anaximandri — opinio est, nativos esse Deos, longis intervallis orientes occidentesque, eosque innumerabiles esse mundos. Cic. ibid.

<sup>(189)</sup> Anaximenes Aëra Deum statuit, esseque immensum, et infinitum, et sempes in motu. Id. ibid.

LIVRE II. CHAP. XII. 175 estoit Dieu, qu'il estoit produit et immense, toujours mouvant. Anaxagoras (190) le premier a tenu, la description et maniere de toutes choses estre conduite par la force et raison d'un Esprit infini. Alcmæon (191) a donné la divinité au Soleil, à la Lune, aux Astres, et à l'Ame. Pythagoras (192) a faict Dieu un Esprit espandu par la nature de toutes choses, d'où nos ames sont deprinses. Parmenides, (193) un cercle

<sup>(190)</sup> Anaxagoras — primus omuium rerum descriptionem et modum, mentis infinitæ vi ac ratione designari et confici voluit. *Id.* ibid. c. 11.

<sup>(191)</sup> Crotoniates Alemæo soli et lunæ reliquisque sideribus, animoque præterea divinitatem dedit. *Id.* ibid.

<sup>(192)</sup> Pythagoras Deum animum esse per naturam rerum omnem intentum, et commeantem, quo animi nostri carperentur. Id. ibid.

<sup>(193)</sup> Parmenides — continentem ardore K 3

entourant le Ciel, et maintenant le Monde par l'ardeur de sa lumière. Empedocles (194) disoit estre des Dieux, les quatre natures, desquelles toutes cheses sont faites. Pretagoras, (195) n'avoit rien que dire, s'ils sont ou non, ou quels ils sont. Democritus, (196)

lucis orbem qui cingit cœlum, appellat Deum. Id. ibid.

- (194) Empedocles quatuor naturas, ex quibus omnia constare censet, divinas esse vult. Id. ibid. c. 12.
- (195) Protagoras, sese negat omninò de Diis habere quod liqueat, sint, non sint, qualesve sint. Id. ibid. Voici les propres paroles qu'il mit au commencement d'un ouvrage de sa façon: Je ne saurois dire s'il y a des Dieux, ni ce que c'est. Protagoras étoit un sophiste d'Abdere.
- (196) Democritus tùm imagines earumque eircuitu in Deorum numero refert : tùm illum Naturam quæ imagines fundat ac mittat:

### LIVRE II. CHAP. XII. 177

tantost que les images et leurs circuitions sont Dieux: tantost cette Nature, qui eslance ces images: et puis, notre science et intelligence. Platon (197) dissipe sa créance à divers visages: il dit au Timée, le Pere du monde ne se pouvoit nommer: Aux Loix, qu'il ne se faut enquerir de son estre: Et ailleurs en ces mesmes Livres il fait le Monde, le Ciel, les Astres, la Terre, et nos Ames Dieux, et repoit en outre coux

tum scientiam, intelligentiamque nostram.

<sup>(197)</sup> De Platonis inconstantia longum est dicere; qui in *Timæo*, patrem hujus mundi nominari neget posse: in *Legum* autem libris, quid sit omnino Deus, antiqui opportere non censeat. — Idem et in *Timæo* dicit, et in *Legibus*, et mundum Deum esse, et cœlum, et astra, et terram, et animos, et eos quos majorum institutis accepimus. *Id.* ibid.

qui ont esté receus par l'ancienne institution en chaque République. Xenophon rapporte (198) un pareil trouble de la discipline de Socrates: tantost qu'il ne le faut enquerir de la forme de Dieu: et puis il luy fait establir que le Soleil est Dieu, et l'Ame Dieu: Qu'il n'y en a qu'un, et puis qu'il y en a plusieurs. Speusippus, neveu de Platon, fait (199) Dieu, certaine force gouvernant les choses, et qu'elle est animale. Aristote,

<sup>(198)</sup> Atque etiam Xenophon paucioribus verbis eadem ferè peccat; facit enim in iis quæ à Socrate dicta retulit, Socratem disputantem, formam Dei quæri non opportere: eundemque et solem et animum dicere: et modò unum, tum autem plures Deos. Id. ibid.

<sup>(199)</sup> Speusippus — vim quamdam dicit qua omnia regantur, eamque animalem. Cic. de Nat. Deor. L. I, e. 13.

LIVRE II. CHAP. XII. 179
à cette heure, (200) que c'est l'Esprit,
à cette heure, le Monde: à cette heure,
il donne un autre maistre à ce Monde,
et à cette heure fait Dieu l'ardeur du
Ciel. Xenocrates (201) en fait huict:
les cinq nommez entre les Planetes; le
sixiesme composé de toustes les Estoiles
fixes, comme de ses membres; le septiesme et huictiesme, le Soleil et la

Lune. Heraclides Ponticus (202) ne fait

<sup>(200)</sup> Aristoteles quoque — multa turbat ; — modò enim menti tribuit omnem divinitatem : modò mundum ipsum Deum dicit esse : modò quendam alium præficit mundo, tùm cœli ardorem Deum dicit esse. Id. ibid.

<sup>(201)</sup> Xenocrates — Deos octo esse dicit; quinque eos qui in stellis vagis nominantur; unum qui ex omnibus sideribus, quæ infixa cœlo sunt, ex dispersis quasi membris simplex sit putandus Deus: septimum, solem adjungit, octavumque lunam. Id. ibid.

<sup>(202)</sup> Ponticus Heraclides - modo mun-

### 180 Essais de Montaigne,

que vaguer entre ses advis, et ensin prive Dieu de sentimens: et le fait remuant de forme à autre: et puis dit que c'est le Ciel et la Terre. Théophraste se promene (203) de pareille irresolution entre toutes ses fantasies: attribuant l'intendance du Monde, tantost à l'Entendement, tantost au Ciel, tantost aux Estoiles. Strato, (204) que

dum; tum mentem divinam esse putat: errantibus etiam stellis divinitatem tribuit, sensuque Deum privat, et ejus formam mutabilem esse vult: eodemque in libro rursus terram et cœlum refert in Deos. Id. ibid.

(203) Nec verò Theophrasti inconstantia ferenda est: modo enim menti divinum tribuit principatum; modò cœlo: tùm autem signis, sideribusque cœlestibus. Id. ibid.

(204) Strato — omnem vim divinam in natura sitam esse conset, que causas gignendi, augendi, minuendi habeat; sed careat omni sensu et figura. Id, ibid.

c'est

# Livet II. Char. XII. 181; e'est Nature ayant la force d'engendres, augmenter et diminuer, sans forme et sentiment. Zeno, (205) la Loy naturelle, commandant le bien et prohibantle mal: laquelle Loy est un animant: et oste les Dieux accoustumez, Jupiter, Juno, Vesta. Diogenes Apolloniates, (206) que c'est l'aage. Xenophanes (207)

Tome VIII.

<sup>(205)</sup> Zeno naturalem legem divinam essercenset, eamque vim obtinere rectam imperantem, prohibentemque contraria: eamque animantem:—neque Jovem, neque Junonciii, neque Vestam, neque quemquam, qui ita appelletur, in Deorum numero habet. Idiibid. c. 14.

<sup>(206)</sup> Je ne sais où Montaigne pourroit avoir pris que l'Age étoit le Dieu de Diogene d'Apollonie. Il nous dira lui-même dans ce Chapitre ('note 297) que l'Air étoit le Dieu de ce Diogene. Il faut donc qu'on ait mis âge au lieu d'air dans une des premières éditions des Essais, d'où cette faute aura passé dans toutes celles qui ont suivi. Au reste,

## 18a Essais Du Montatonu, fact Dieu rond, voyant, oyant, nou

Ciceron assure positivement que l'Air est le Bien de Diogene Apolloniate. Aër quo Diogenes Apolloniates utitur Deo. De Nat. Deor. L. L. c. 12, Ce que M. l'Abbé d'Olivet traduit ninel : l'Air est le Dieu que Diogene d'Apol-Lonie reconnoît. Pour bien entendre la pensée de ce philosophe, renfermée en si peu de mote, il faut savoir qu'il donnoit du sentiment à l'air; ce que Saint Augustin dit fort nettement dans son livre de Civitate Dei, L. VIII, c. 2. Voici ses propres paroles: Diogenes - Anaximenis auditor, aërem quidem dixit rerum esse materiam, de quá omnia fierent, sed eum esse compotem divina rationis, sine qua nihil ex co fieri posset. Bayle conclut de là que Diogene d'Apollonie faisoit de l'air et de la vertu divine un tout on un composé dans lequel, si l'air étoit la matière, la vertu divine étoit l'âme ou la forme; et que par conséquent l'air animé d'une vertu divine devoit, selon ce philosophe, être appelé Dieu. Voyez dans son Dice tionnaire l'article de Diogene d'Apollonia.

# LIVRE II. CHAP. XII. 185. respirant, n'ayant rien de commun avec l'humaine nature. Aristo (208) estime la forme de Dieu \* incompre-

tome I, p. 1055, où Bayle fait voir que Cicéron et S. Augustin conviennent absolument dans ce point que l'Air étoit le Dieu de Diogene d'Apollonie. D'ailleurs, ce philosophe, en donnant de l'intelligence à l'air, se distinguoit de son maître Anaximene, qui eroyoit l'air inanimé. C'est une remarque que je dois au savant traducteur de la Nature des Dieux, que je viens de citer. Vous la trouverez dans une note sur le passage de Cicéron qui fait le sujet de cet article, tome I, page 45, édition de Paris.

(207) Ici Montaigne copie Diogene Laërce qui, dans la Vie de Xénophanes, lui attribue précisément les mêmes opinions. L. IX, Segm. 19.

(208) Aristo neque formam Dei intelligi posse censet, neque in Diis sensum esse dicit, dubitatque omnino Deus animans necne sit. Cic. de Nat. Deor. L. I., c. 4.

\* Incompréhensible. — Selon toutes les L 2

### 284 Essais de Montaigne,

mable, le prive de sens, et ignore s'il est animant ou autre chose. Cleanthes, (209) tantost la Ruison, tantost le Monde, tantost l'âme de Nature, tantost la chaleur supreme entourant et enveloppant tout. Perseus, (210) Auditeur de Zenon, a tenu, qu'on a surnommé

apparences, incomprenable a été forgé par Montaigne. Il ne se trouve ni dans Cotgrave, ni dans Nicot.

<sup>(200)</sup> Cleanthes tum ipsum mundum, Deum dicit esse: tum totius naturæ menti atque animo tribuit hoc nomen: tum altissimum atque undique circumfusum et extremum, omnia cingentem atque complexum ardorem qui æther nominatur, certissimum Deum judicat: — tum nihil ratione censet esse divinius. Id. ibid.

<sup>(210)</sup> Persæus Zenouis auditor, eos dicit habitos Deos à quibus magna utilitas ad vits cultum esset inventa: ipsasque res utiles et salutares, Deorum esse vocabulis nuncupatas. Id. ibid. 9. 15.

### LIVE II. CHAP. XII. 185

Dieux, ceux qui avoient apporté quelque notable utilité à l'humaine vie, et les choses mesmes profitables. Chrysippus faisoit (211) un amas confus de toutes les précédentes sentences, et compte, entre mille formes de Dieux qu'il fait, les hommes qui sont immortalisez. Diagoras et Theodorus nioyent tout sec, (212) qu'il y eust des Dieux. Epicurus (213) faict les Dieux luisants,

L 3

<sup>(211)</sup> Id. ibid. Voyez sur ce passage une savante et judicieuse remarque de M. le président Bouhier, tome I de la Traduction de M. l'abbé d'Olivet, p. 247.

<sup>(212)</sup> Apertè Deorum naturam sustulerunt. Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 23. et Sextus Empiricus, adv. Mathem. L. VIII, p. 317.

<sup>(213)</sup> Deos — induxit Epicurus per lucidos, et perflabiles, et habitantes, tanquam inter duos lucos, sic inter duos mundos, propter metum ruinarum: eosque habere putat eadem membra quæ nos, nec ullum usum habere membrorum. Cic. de Divinat. L. II, c. 17.

186 Essais de Montaigne,

transparents, et perfiables, logez comme entre deux forts, entre deux mondes, à couvert des coups : revestus d'une humaine figure et de nos membres, lesquels membres leur sont de nul usage:

(n) Ego Deûm genus esse semper duxi, et dicam cælitum,

Sed eos non curare opinor, quid agat humanum genus:

Fiez-vous à votre Philosophie: vantez-vous d'avoir trouvé la seve au gasteau, à voir ce tintamare de tant de cervelles philosophiques. Le trouble des sormes mondaines a gaigné sur moy,

<sup>(</sup>n) Vers d'Ennius, cités par Cicéron, de Divinat. L. II, c. 50; et que l'abbé Regnier a traduits ainsi:

J'ai toujours cru des Dieux, et eru toujours

Que des foibles mortels ils n'avoient nul souci.

que les diverses mœurs et fantasies au miennes, ne me desplaisent pas tant, somme elles m'instruisent: ne m'energueillissent pas tant, comme elles m'humilient en les conferant. Et tout autre choix que celui qui vient de la main expresse de Dieu, me semble choix de peu de prerogative. Les polices du monde ne sont pas moins contraires en ce subject, que les escholes: par ou nous pouvons apprendre, que la fortune mesme n'est pas plus diverse et variable que nostre raison, ny plus aveugle et inconsidérée.

Les choses les plus ignorées sont plus propres à estre deifiées: Par quoy de faire de nous des Dieux, comme l'Ancienneté, (214) cela surpasse l'extreme foiblesse de discours. J'eusse encore

<sup>(214)</sup> C'est l'imagination la plus ridicule et la plus puérile du monde.

### 188 Essais de Montaigne,

plustost suivy ceux qui adorovent le serpent, le chien et le bœuf : d'autant que leur nature et leur estre nous est moins cognu; et avons plue de loy d'imaginer ce qu'il nous plaist de ces bestes-la, et leur attribuer des facultes extraordinaires. Mais d'avoir fait des Dieux de notre condition, de laquelle nous devous cognoistre l'imperfection, leur avoir attribué le desir, la cholere, des vengeances, les mariages, les generations, etcles parenteles, l'amour, et la jalousie, nos membres et nos os, nos fievres et nos plaisirs, nos morts et sepultures, il faut que cela soit party d'une merveilleuse yvresse de l'entendement humain :

January of the second s

<sup>(</sup>d) Quæ procul usque adeò divino ab numine

Inque Deum numero quæ sint indigna videri-

<sup>(</sup>o) Toutes choses fort elorgaées d'avoir

### LITRE II. CHAP. XII. 189

(p) Formæ, ætates, vestitus, ornatus noti sunt: genera, conjugia, cognationes: omniaque traducta ad similitudinem imbecilitatis humanæ: nam et perturbatis animis inducuntur: accipimus enim Deorum cupiditates, ægritudines, iracundias: Comme d'avoir attribué la divinité, non-seulement à la foy, à la vertu, à l'honneur, concorde, liberté, victoire, pieté: mais aussi à la volupté, fraude, mort, envie,

rien de commun avec la Nature divine, et tont-à-fait indignes d'être admises dans ce rang. Lucret. L. V, vs. 123, 124.

<sup>(</sup>p) On sait les différentes figures de ces. Dieux, leurs ages, leurs habillement, leurs ornemens, leurs généalogies, leurs mariages, leurs alliances: et on les représente, à tons égards, sur le modèle de Prinfirmité humaine, sujets aux mêmes passions, amoureux, chagrins, coleres. Cic. de Nat. Deor. L. II, c. 28.

190 Essais DE Montaigne, vieillesse, misere; à la peur, à la fievre, et à la male fortune, et autres injures de notre vie, fresle et caduque:

(q) Quid juvat hoc, templis nostros inducere mores?

O ourvæ in terras animæ et cælestium inanes!

Les Egyptiens d'une impudente prudence, défendoyent sur peine de la hart, que nul eust à dire que Serapis et Isis leurs Dieux, eussent autres fois esté hommes: et nul n'ignoroit qu'ils ne l'eussent esté. Et leur effigie representée le doigt sur la bouche, signifioit, dit Varro (215), cette ordonnance mys-

<sup>(</sup>q) A quoi bon introduire dans les temples le désordre et la corruption des mœurs? O ames basses et terrestres, vuides de tout sentiment divin! Perse, Sat. xj, vs. 64.

<sup>(215)</sup> Vone trouverez dans S. Augustin, de Civit. Des, L. XVIII, c. 5, le passage de Varron ou tout ceci est contenu.

LIVRE II. CHAP. XII. 198
terieuse à leurs Prestres, de taire leur
origine mortelle, comme par raison
necessaire annullant toute leur veneration. Pnisque l'homme desiroit tant de
s'apparier à Dieu, il eust mieux fait,
dit Cicero, (216) de ramener à soy les
conditions divines, et les attirer cà
bas, que d'envoyer là haut sa corruption et sa misere: mais à le bien prendre, il a fait en plusieurs façons, et l'un
et l'autre, de parcille vanité d'opinions.

Quand les Philosophes espluchent la

<sup>(216)</sup> Cicéron parlant des fables d'Homere, qui attribuoient aux Dieux les foiblesses et les vices des hommes, dit: Fingebat hæc Homerus, et humana ad Deos transferebat: divina mallem ad nos. Tusc. Quæst. L. I., c. 26. C'est le passage que Montaigne exprime et pavaphrase ici à sa manière. Mais, ajoute M. Barbeyrac, de qui je tiens cette remarque, la traduction languit en comparaison de l'original.

hierarchie de leurs Dieux, et font les empressez à distinguer leurs alliances, leurs charges et leur puissance; je ne puis pas croire qu'ils parlent à certes. Quand Platon nons dechiffre le verger de Pluton', et les commoditez ou peines corporelles qui nous attendent encores après la ruine et aneantissement de nos corps; et les accommode au ressentiment que nous avons en cette vie :

(x) Secreti celant colles, et myrtea circum S, lva tegit, curæ non ipsa in morte relinquunt-

Quand Mahumet promet aux siens un paradis tapissé, paré d'or et de pierreries, peuplé de garses d'excellente

<sup>(</sup>r) Retirés dans des sentiers écartés qu'un bois de myrte environne de toutes parts, tout morts qu'ils sont, les soucis ne les abandonnent point encore. Æneid. L. VI, 14. 443, etc.

### LIVRE II. CHAP. XII. 195

beauté, de vins et de vivres singuliers; je vois bien que ce sont des mocqueurs fiui se plient à nostre bestise, pour nous emmieller et attirer par ces opinions et esperances, convenables à nostre mortel appetit. Si sont aucuns des nostres tombez en pareille erreur, se promettants après la resurrection une vie terrestre et temporelle, accompagnée de toutes sortes de plaisirs et commoditez mondaines: croyons-nous que Platon, luy qui a eu ses conceptions si celestes, et sì grande accointance à la Divinité, que le surnom lui en est demeuré, ait estimé que l'homme, cette pauvre creature, eust rien en luy d'applicable à cette incomprehensible puissance? et qu'il ait creu que nos prinses languissantes fussent capables, ny la force de nostre sens assez robuste, pour participer à la beatitude ou peine eternelle? Il faudro?? uy dire de la part de la Raison hu-

# maine: Si les plaisirs que tu nous promets en l'autre vie sont de ceux que j'ai senti cà bas, cela n'a rien de commun avec l'infinité: Quand tous mes cinq sens de nature seroient combles de liesse, et cette ame saisie de tout le contentement qu'elle peut desirer et esperer.

LIVER H. CHAP. XII. 195

messes, si nous les pouvons aucunement concevoir. Pour dignement les imaginer, il les faut imaginer inimaginables, in oles et incomprehensibles, et parfaictement autres que celles de nostre miserable experience. Oeuil ne scauroit voir, (217) dit Sainct-Paul: et ne peut monter en cœur d'homme, l'heur que Dieu prepare aux siens.

Et si pour nous en rendre capables on reforme et rechange notre estre (comme tu dis, Platon, par tes purifications) ce doit estre d'un si extreme changement et si universel, que par la doctrine physique, ce ne sera plus nous:

(a) Hector erat tunc cum bella certabat, at ille

Tractus ab Amonio non erat Hector equo:

<sup>(217) 1.</sup> Corinth. ij, 9.

<sup>(</sup>s) C'étoit Hestor lorsqu'il combattoit les armes à la main ; mais ce u'étoit point Hestaw

196 E'S S A IS DE MONTAIGNE, ce sera quelqu'autre chose qui recevra ces recompenses.

(t) Quod mutatur, dissolvitur, interit ergo: Trajiciuntur enim partes atque ordine migrant.

Car en la Metempsycose de Pythagoras, et changement d'habitation qu'il
imaginoit aux ames, pensons-nous que
le lyon, dans lequel est l'ame de Cesar,
espouse les passions qui touchoyent
Cesar, ny que ce soit luy? Si c'estoit
encore luy, ceux-la auroient raison,
qui combattants cette opinion contre
Platon, luy reprochent que le fils se
pourroit trouver à chevaucher sa mere,
revestue d'un corps de mule, et sem-

qui fut trainé par les chevaux d'Achille. Ovid. Trist. L. III. Eleg. vs. 27.

<sup>(</sup>t) Ce qui change se dissout et périt, par la dissipation et le dérangement des parties. Lucret, L. III, vs. 756, etc.

### LIVER II. CHAP. XII. : 197

blables absurditez. Et pensons—nous qu'es mutations qui se font des corps des animaux en autres de mesme espèce, les nouveaux venus ne soient autres que leurs predecesseurs? Des cendres d'un Phenix s'engendre, dit—on, (218) un ver, et puis un autre Phænix: ce second Phænix, qui peut imaginer, qu'il ne soit autre que le premier? Les vers qui font nostre soye, on les void comme mourir et assecher, et de ce mesme corps se produire un papillon, et de—là un autre ver, qu'il seroit ridicule estiment estre encores le premier. Ce qui a cessé une fois d'estre, n'est plus:

(u) Nec si materiam nostram collegerit ætas

<sup>(218)</sup> Plin. Hist. Natur. L. X, c. 2. Ex ossibus et medullis (Phoenicis mortui) nasci primo osu vermiculum: inde fieri pullum.

<sup>(</sup>u) Et si le temps rassembloit toute la matière de notre corps après qu'il a été dissous,

### 198 Essais DE MONTAIGNE,

Post obitum, sursumque redegarit, ut siia nunc est,

Atque iterùm nobis fuerint data lumina vita, Pertineat quidquam tamen ad nos id quoque factum,

Interrupta semel cum sit repetentia nostra,

Et quand tu dis ailleurs, Platon, que ce sera la partie spirituelle de l'homme, à qui il touchera de jouyr des récompenses de l'autre vie, tu nous dis chose d'aussi peu d'apparence:

(v) Scilicet avolous radicitus ut nequit ullam

Dispicere ipse oculus rem, seorsum corpore

toto.

de sorte qu'il remît cette matière dans la situation où elle est à présent, et qu'il nous rappellât à la jouissance d'une seconde vie, tout cela ne seroit rien à notre égard, après que le cours de notre existence a été une fois interrompu. Lucret. L. III, vs. 859, etc.

(v) Il en est de l'ame à cet égard comme de l'œil, qui arraché de sa place, et séparé

# LIVER II. CHAP. XII. 199

Car à ce, compte, ce ne sera plus l'homme, ny nous par consequent, à qui touchera cette jouïssance: Car nous sommes bastis de deux pieces principal·a essentielles, desquels la separation c'est la mort et ruyne de nostre estre:

(x) Inter enim jecta est vitai pausa, vageque Decrrarunt passim motus ab sensibus omnes.

Nous ne disons pas que l'homme souffre quand les vers luy rongent ses membres, de quoy il vivoit, et que la terre les consomme:

(y) Et nihil hoc ad nos, qui coïtu conjugioque

du corps, ne peut rien voir. Id. ibid. ve. 562, etc.

<sup>(</sup>x) Car la vie une fois éteinte, tous les mouvemens qui animoient les sens sont dissipés et anéantis. Id. ibid. vs. 872, etc.

<sup>(</sup>y) Cela ne nous touche point, nous qui

### 200 ESSAIS DE MONTAIGNE,

Corporis atque animæ consistimus uniter apti.

Davantage, sur quel fondement de leur justice peuvent les Dieux recognoistre et recompenser à l'homme apiès sa mort ses actions bonnes et vertueuses, puisque ce sont eux-mêmes qui les ont acheminées et produites en lui? Et pourquoy s'offencent - ils et vengent sur luy les vicieuses, puisqu'ils l'ont eux-mesmes produict en cette condition fautive, et que d'un seul clin de leur volonté, ils le peuvent empêcher de faillir? Epicurus opposeroit-il pas cela à Platon, avec grande apparence de l'humaine raison, s'il ne se couvroit souvent par cette sentence : Qu'il est împossible d'establir quelque chose de

sommes composés d'un corps et d'une ame étroitement unis ensemble. *Id.* ibid. vs. 857, etc.

### LIVRE II. CHAP. XII. 201

certain de l'immortelle nature, par la mortelle? Elle ne fait que fourvoyer par tout, mais specialement quand elle se mesle des choses divines. Qui le sent plus esvidemment que nous? Car encores que nous luy ayons donné des principes certains et infaillibles, encores que nous esclairions ses pas par la saincte lampe de la Verité qu'il a pleu à Dieu nous communiquer: nous voyons pourtant journellement, pour peu qu'elle se destourne ou escarte de la voye tracée et battue par l'Eglise, comme tout aussi-tost elle se perd, s'embarrasse et s'entrave, tournoyant et flottant dans cette mer vaste, trouble, et ondoyante des opinions humaines, sans bride et sans but. Aussi-tost qu'elle perd ce grand et commun chemin, elle se va divisant et dissipant en mille routes diverses.

L'homme ne peut être que ce qu'il

202 Essais DE Montaigne. est; ny imaginer que selon sa portée. C'est plus grande presomption, dit Plutarque (219), à ceux qui ne sont qu'hommes, d'entreprendre de parler et discourir des Dieux et des demy-Dieux, que ce n'est à un homme ignorant de musique, vouloir juger de ceux qui chantent : ou à un homme qui ne fut jamais au camp, vouloir disputer des armes et de la guerre, en presumant comprendre par quelque legere conjecture, les effects d'un art qui est hors de sa cognoissance. L'Ancienneté pensa, ce croy-je, faire quelque chose pour la Grandeur Divine, de l'apparier à l'homme, la vestir de ses facultez, et estrener de ses belles humeurs et plus honteuses necessitez : lui offrant de nes

<sup>(219)</sup> Dans le Traité, Fourquoi la Justice divine differe quelquefois la punition des malefiers, ch. 4 de la Version d'Amyot.

viandes à manger, de nos danses, mommeries et farces à la resjouyr : de nos vestemens à se couvrir, et maisons à loger : la caressant par l'odeur des encens et sons de la musique, festons et bouquets: et pour l'accommeder à nos vicieuses passions, flattant sa justice d'une inhumaine vengeance : l'esjouyssant de la ruyne et dissipation des choses par elle creées et conservées : Comme Tiberius Sempronius, (220) qui fit brusler pour sacrifice à Vulcain, les riches despouilles et armes qu'il avoit gaigné sur les ennemis en la Sardaigne : et Paul Emyle, celles de Macedoine, à Mars et à Minerve ( 221).

Et Alexandre, arrivé à l'Ocean În-

<sup>(220)</sup> Tite Live, L. XLI, c. 16.

<sup>(221)</sup> Bt aux autres Dieux, quibus spolia: hostium dicare jus fasque est, dit Tite Live, L. XLV, c. 33.

dique, (222) jetta en mer en faveur de Thetys, plusieurs grands vases d'or: Remplissant en outre ses autels d'une boucherie, non de bestes innocentes seulement à mais d'hommes aussi, ainsi que plusieurs Nations, et entre autres la nostre, avoyent en usage ordinaire:

(222) Arrien, L. VI, c. 19, et Diodore de Sicile, L. XVII, c. 104, sont les seuls Historiens d'Alexandre qui parlent des vases d'or jettés dans l'Océan : mais ils ne disent rien de la boucherie d'hommes. Le premier lui fait sacrifier des taureaux à Neptune: l'autre lui fait dresser des autels en l'honneur de Thetys et de l'Ocean. Je ne sais si Montaigne n'auroit pas aidé à la lettre, ou de mémoire, ou par conjecture, à l'occasion de ce qu'Arrien dit un peu plus haut, qu'Alexandre étant aborde à une isle de l'Ocean, y fit des sacrifices, y immola d'autres victimes, à d'autres Dieux et d'une autre manière. C'est M. Barbeyrac qui m'a fourni cette judicieuse remarque.

### LIVER II. CHAP. XII. 205 Et croy qu'il n'en est aucune exempte d'en avoir faict essay.

(2) Sulmone creatos Quatuor hic juvenes totidem, quos educat Ufens,

Viventes rapit, inferias quos immolet umbris.

Les Getes se tiennent immortels, (223) et leur mourir n'est que s'acheminer vers leur dieu Zamolxis. De cinq en cinq ans ils despechent vers luy quelqu'un d'entr'eux, pour le requerir des choses necessaires. Ce deputé est choisi au sort. Et la forme de le depescher après l'avoir de bouche informé de sa charge est que de ceux qui l'assistent;

<sup>(</sup>z) Sur cela, Ence saisit quelques jeunes hommes nes à Sulmone, et quatre autres nourris sur les rives de l'Ufens, pour les immoler vivans aux manes de Pallas. Æneid. L. X, vs. 517, etc.

<sup>(223)</sup> Herodot. L. IV, p. 289. Tome VIII.

### 206 Essais de Montatone, trois tiennent debout autant de javelines, sur lesquelles les autres le lancent à tour de bras. S'il vient à s'enferrer en lieu mortel, et qu'il trespasse soudain, ce leur est certain argument de faveur divine: s'il en eschappe, ils l'estiment meschant et execrable, et en deputent encore un autre de mesme. Amestris, (224) mere de Xerxès, devenue vieille, fit pour une fois ensevelir tous viss quatorze jouvenceaux des meilleures maisons de Perse, suyvant la religion du Pays, pour gratisser à quelque Dieu

sousterrain. Encore aujourd'hui les

<sup>(224)</sup> Ou plutôt femme de Xerxès, comme dit Plutarque, dans son Traité de la Superstition, ch. 13; mais où Amyot a mis le mot de mère, par pure inadvertance. On sait que Xerxès étoit né d'Atossa, fille de Cyrus: et Hérodote rapportant le fait dont parle ici Montaigne, nomme expressément Amestris, femme de Xerxès, L. VII, p. 477.

LIVRE II. CHAP. XII. 205 idoles de Themixtitan se cimentent du sang des petits enfans : et n'aiment sacrifice que de ces pueriles et pures ames ; justice affamée du sang de l'imocence ;

(a) Tantum religio potuit suadere malorum !

Les Carthaginois immoloient leurs propres enfants à Saturne : et qui n'en avoit point, (225) en achetoit, estant cependant le pere et la mere tenus d'assister à cet office, avec contenance gaye et contente.

C'estoit une estrange fantasie, de vouloir payer la bonté divine, de nostre affliction : comme les Lacedemoniens

<sup>(</sup>a) Tant la religion a eu de pouvoir sur les hommes pour leur inspirer les plus granda crimes. Lucret. L. I, vs. 102.

<sup>(225)</sup> Plutarque, dans son Traité de la Superstition, ch. 13 de la Traduction d'Amyot,

208 Essais de Montaigne,

qui mignardoient leur Diane, (226) par bourrellement des jeunes garçons, qu'ils faisoient fouetter en sa faveur, souvent jusques à la mort. C'estoit une humeur farouche, de vouloir gratifier l'architecte, de la subversion de son bastiment: et de vouloir garantir la peine due aux coulpables, par la punition des non-coulpables: et que la pauvre Iphigenia au port d'Aulide, par sa mort et par son immolation deschargeast envers Dieu l'armée des Grecs des offenses qu'ils avoient commises:

(b) Et casta inceste nubendi tempora in ipse Hostia concideret mactatu mæsta parentis.

<sup>(226)</sup> Id. dans les Dits notables des Lacédémoniens, vers la fin.

<sup>(</sup>b) Que cette chaste princesse tremblante au pié des autels, y fût cruellement immolée dans la fleur de son âge par l'ordre de son propre père. Lucret. L. I, vs. 99, 100.

Et ces deux belles et genereuses ames des deux Decius, pere et fils, pour própitier la faveur des Dieux envers les affaires Romaines, s'allassent jetter à corps perdu à travers les plus espais des ennemis. (c) Quæ fuit tanta Deorum iniquitas, ut placari populo Romano non possent, nisi tales viri occidissent? Joint que ce n'est pas au Criminel de se faire fouetter à sa mesure, et à son heure : c'est au Juge, qui ne met en compte de chastiment, que la peine qu'il ordonne, et ne peut attribuer à punition ce qui vient à gré à celui qui le souffre. La vengeance divine presuppose notre dissentiment entier, pour sa justice et pour notre peine.

<sup>(</sup>c) Comment les Dieux étoient-ils si irrités contre le peuple romain, qu'ils ne pussent être satisfaits qu'au prix d'un sang si généreux? Cic. de Nat. Deor. L. III, c. 6.

210 Essais de Montaigne, Et fut ridicule l'humeur de Polycrates, Tyran de Samos, (227) lequel pour interrompre le cours de son continuel bonheur, et le compenser, alla jetter en mer le plus cher et précieux joyau qu'il eust, estimant que par ce malheur apposté, il satisfaisoit à la revolution et vicissitude de la fortune. Et elle pour se moquer de son ineptie, fit que ce joyau revinst encore en ses mains, trouvé au ventre d'un poisson. Et puis, à quel usage les deschiremens et desmembrements des Corybantes, des Menades, et en nos temps des Mahometans, qui s'esbalaffrent le visage, l'estomach, les membres, pour gratifier leur Prophete : yeu que l'offense consiste en la volonté, non en la poictrine, aux yeux, aux genitoires, en l'embonpoint, aux

<sup>(227)</sup> Herodot. L. III, p. 201, 202.

espaules, et au gosier? (d) Tantus est perturbatæ mentis et sedibus suis pulsæ furor, ut sic Dir placentur, quemadmodum ne homines quidem sæviunt.
Cette contexture naturelle regarde par son usage, non-seulement nous, mais aussi le serviteur de Dieu et des autres hommes: c'est injustice de l'affoler à notre escient, comme de nous tuer pour quelque pretexte que ce soit. Ce semble estre grande lascheté et trahison, de mastiner et corrompre les fonctions du corps stupides et serves, pour espargner à l'ame la sollicitude de les conduire selon raison. (e) Ubirratos Deostiment,

<sup>(</sup>d) Telle est l'extravagance de ces pauvres insensés, qu'ils pensent appaiser les Dieux par des actes de cruauté que les hommes mêmes ne sauroient faire dans leurs plus grands emportemens, D. Augustin. de Civit. Dei, L. IV, c. 10.

<sup>(</sup>e) Quelle idée effrayante doivent avoir de

#### 212 Essais de Montaigne.

qui sic propitios habere merentur?— In regiæ libidinis voluptatem castrati sunt quidam; sed nemo sibi, ne vir esset, jubente Domino, manus intulit. Ainsi remplissoyent-ils leur religion de plusieurs mauvais effects:

(f) Scepius olim Religio peperit scelerosa atque impia facta.

Or rien du nostre ne se peut apparier ou rapporter, en quelque façon que ce soit, à la nature divine, qui ne la tache

leurs Dieux irrités ceux qui prétendent se les rendre propices par des traîtemens si barbares? — On a vu des hommes qui ont été faîts eunuques pour le plaisir des rois : mais jamais un homme ne s'est égorgé lui-même par ordre de son maître, pour n'être pas homme. Ibid. è Senecâ.

<sup>(</sup>f) Depuis long-temps la religion a produit dos actions impies et détestables. *Lucret*. L. I, vs. 85, 84.

et marque d'autant d'imperfection. Cette infinie beauté, puissance, et bonté, comment peut - elle souffrir quelque correspondance et similitude à chose si abjecte que nous sommes, sans un extreme interest et dechet de sa divine grandeur? (g) Infirmum Dei fortius est hominibus: et stultum Dei sapientius est hominibus. Stilpon le Philosophe, interrogé si les Dieux s'esjouissent de nos honneurs et sacrifices : Vous estes indiscret, respondit - il: (228) retirons-nous à part, si vous voulez parler de cela. Toutesfois nous lux prescrivons des bornes, nous tenons sa puissance assiegée par nos raisons,

<sup>(</sup>g) La foiblesse de Dieu est plus forte que la force des hommes, et la folie de Dieu plus sage que leur sagesse. 1. Corinth. j, vs. 25.

<sup>(228)</sup> Diogene Laërce, dans la Vie de Stilpon. L. II, Segm. 117.

#### 214 Essais de Montaigne,

(j'appelle Raisons nos resveries et nos songes, avec la dispense de la Philosophie, qui dit, le fol mesme et le meschant, forcener par raison: mais que c'est une raison de particuliere forme) nous le voulons asservir aux apparences vaines et foibles de nostre entendement, luy qui a faict et nous et notre cognoissance. Parce que rien ne se fait de rien, Dieu n'auroit sceu bastir le monde sans matiere. Quoy! Dieu nous a-il mis en main les cless et les derniers ressorts de sa puissance? S'est-il borné à n'outrepasser les bornes de notre science ? Mets le cas, ô homme! que tu ayes peu remarquer ici quelques traces de ses effects: penses - tu qu'il y ait employé tout ce qu'il a peu, et qu'il ayt mis toutes ses formes et toutes ses idées en cet ouvrage? Tu ne vois que l'ordre et la police de ce petit caveau où tu es logé, au moins si tu la vois ; sa

Liver II. CHAP. XII. 215 Divinité a une jurisdiction infinie audelà: cette piece n'est rien au prix du tout:

(h) — Omnia cum cœlo ; terraque , marique,

Nil sant ad summam summai totius omnem:

C'est une loy municipale que tu allegues, tu ne sçais pas qu'elle est l'universelle. Attache-toi à ce à quoy tu es subject, mais non pas lui : il n'est pas ton confrere, ou concitoyen, ou compaignon. S'il s'est aucunement communiqué à toy, ce n'est pas pour se ravaler à ta petitesse, ni pour te donner le contrerolle de son pouvoir. Le corps humain ne peut voler aux nues, c'est

<sup>(</sup>h) Le ciel, la terre et la mer, tout cela pris ensemble n'est rien en comparaison de l'immensité du grand tout. Lucret. L. VI; vs. 678, etc.

### 216 Essais de Montaigne,

pour toi : le Soleil (229) bransle sand sejour sa course ordinaire : les bornes des Mers et de la Terre ne se peuvent confondre : l'eau est instablé et sans fermete, un mur est sans froissure impenetrable à un corps solide : l'homme ne peut conserver sa vie dans les flammes; il ne peut estre et au Ciel et en la Terre, et en mille lieux ensemble corporellement. C'est pour toi qu'il a faict ces reigles: c'est toy qu'elles attaquent. Il a tesmoigné aux Chrestiens qu'il les a toutes franchies quand il lui a pleu. De vray, pourquoy tout-puissant, comme il est, auroit-il restreint ses forces à certaines mesures? En faveur de qui auroit-il renoncé son privilege? Ta raison n'a en aucune autre chose plus de verisimilitude et de

fondement.

<sup>· (229)</sup> Fait sa course ordinaire sans jamais se reposer.

LIVAR II. CHAP. XII. 217 Sondement, qu'en ce qu'elle te persuade la pluralité des mondes:

(i) Terramque et solem, lunam, mare, cætera quæ sunt

Non esse unica, sed numero magis innumerali.

Les plus fameux Esprits du temps passé l'ont crue, et aucuns des nostres mesmes, forcez par l'apparence de la Raison humaine. D'austant qu'en ce bastiment que nous voyons, il n'y a rien seul et un,

(k) — Cum in summa res nulla sit una, Unita que gignatur, et unica solaque crescat:

Tome VIII.

<sup>(</sup>i) Que la terre, la mer, le soleil, la lune et les autres choses ne sont point uniques, mais en nombre innombrable. Lucret. L. II, vs. 1084, etc.

<sup>(</sup>k) Vu qu'il n'y a rien en ce grand univers qui ne soit engendré, et qui croisse seul de son espèce. Id. ibid. vs. 1076, etc.

et que toutes les espèces sont multipliées en quelque mombre : Par où il semble n'estre pas yray-semblable, que Dieu ayt faict ce seul ouvrage sans compaiguon: et que da matiere de cette forme ayt esté espuisée en ce seul individu:

(1) Quare ctiam atque ctiam tales fateare necessa est,

Esse alips glibi congressus malesiai.

Qualis hic est, avido complexu, quem tenet

cether.

Notamment si c'est un animant, comme ses mouvemens le rendent si croyable, que Platon l'asseure (230), et plusieurs des nostres ou le confirment, ou ne l'osent infirmer: Non plus que cette

<sup>(1)</sup> Car on ne peut s'empêcher de reconnoître qu'il se fait ailleurs des amas de matière pareils à ceux que le ciel enferme dans son vaste circuit. Lucret. L. II., vs. 1063, etc. (230) Dans son Timée, p. 5274

ancienne opinion, que le Ciel, les Estoiles, et autres membres du monde, sont creatures composées de corps et âme: mortelles, en consideration de leur composition; mais immortelles par la determination du Createur. Or s'il y a plusieurs mondes, comme Democritus, Epicurus, et presque toute la Philosophie a pensé, que sçavens-nous si les principes et les reigles de cettuy-ci touchent pareillement les autres? Ils ont à l'adventure autre visage et autre police. Epicurus (251) les imagine ou semblables ou dissemblables.

Nous voyons en ce monde une infinie difference et varieté, pour la seule distance des lieux. Ny le bled, ny le vin

N 2

<sup>(231)</sup> Il y a, disoit-il, des mondes à l'infini, qui sont ou semblables au nôtre, ou dissemblables. Diog. Laërce, dans la Vie d'Epicure, L. X, Segm. 85.

#### 220 Essais DE MONTAIGNE,

se void, ny aucun de nos animaux, en ce nouveau coin du monde, que nos Peres ont decouvert : tout y est divers. Et au temps passé, voyez en combien de parties du monde on n'avoit cognoissance ny de Bacchus, ny de Cerès. Qui en voudra croire Pline et Herodote, il y a des especes d'hommes en certains endroits, qui ont fort peu de ressemblance à la nostre. Et y a des formes mestisses et ambigues, entre l'humaine nature et la brutale. Il y a des contrées (232) où les hommes naissent sans teste, portant les yeux et la bouche en la poictrine: (233) où ils sont tous androgynes: (234) où ils marchent de quatre

<sup>(232)</sup> Herodot. L. IV, p. 324, où il est parlé aussi de ceux dont la tête ressemble à celle d'un chien.

<sup>(233)</sup> Plin. Hist. Nat. L. VIII, c. 2.
(234) Id. ibid. On voit clairement par co

pattes: où ils n'ont (235) qu'un œil au front, et la teste plus semblable à celle d'un chien qu'à la notre: où ils sont moitié poisson par embas, et vivent en l'eau: où les femmes (236) accouchent à cinq ans, et n'en vivent que huict: où ils ont la teste si dure et la peau du front, que le fer n'y peut mordre, et rebouche contre: où les hommes sont sans barbe: des Nations (237) sans

que Pline en dit là, qu'il les a pris, et avec raison, pour une espèce de singes.

<sup>(135)</sup> Herodot. L. III, p. 254. Mais il déclare en même temps qu'il n'en croit rien.

<sup>(236)</sup> Plin. Hist. Nat. L. VII, c. 2. Quinquennes concipere feminas, octavum vitæ annum non excedere.

<sup>(237)</sup> Id. Lib. VI, c. 30. Quibusdam ante Ptolemæum Lathurum Regem Ægypti ignotus fuit usus ignium. — Dans les Isles Marianes, qui furent découvertes par Magellan en 1521, les habitans, outre quantité de choses que

## 222 Essais de Montaigne, usage de feu : d'autres qui rendent le

nous croyons nécessaires à la vie qui leur manquoient, n'avoient jamais vu feu. Cet élément si nécessaire leur étoit entièrement inconnu. Ils n'en savoient ni l'usage ni les qualités; et jamais ils ne furent plus surpris que quand ils en virent pour la première fois à la descente que fit Magellan dans une de leurs isles, où il brûla une cinquantaine de maisons, pour punir ces insulaires de la peine qu'ils lui avoient faite. Ils regardèrent le feu, dans les commencemens, comme une espèce d'animal qui s'attachoit au bois dont il se nourrissoit. Les premiers qui s'approchèrent de trop près, s'étant brûlés, en donnèrent la crainte aux autres, et n'osèrent plus le regarder que de loin, de peur, disoient-ils, d'en être mordus, et que ce terrible animal ne les blessât par sa violente respiration. Histoire des Isles Marianes, publiée en 1699, par le P. Charles le Gobien, L. II, p. 44, 45. Une chose digne de remarque, et dont Montaigne n'auroit pas manqué de prendre connoissance, c'est que les habitans de ces isles,

(238) sperme de couleur noire. Quoy l ceux (239) qui naturellement se chan-

qui ont le Japon au Nord, et la Nouvelle-Guinée au Midi, séparés de toutes les nations par de vastes mers qui les environnent, ignotoient untièrement qu'il y ent d'autres terres, et se regardoient comme les seuls hommes qui fussent dans l'univers.

(238) Herodot. L. III, p. 229. Un curieux et habile anatomiste m'a assuré que le fait étoit absolument faux.

(239) Ici Montaigne n'avoit pas lu assez exactement son Pline', qui dit qu'on doit être fortement persuade qu'il est'faux que des homines aient été changés en loups, et puis encore en hommes, ou bien qu'il faut ajouter foi aux contes dont la fausseté a été avérès depuis tant de siècles: Homines in lupos verti, rursumque restitui sibi, falsum esse confidenter existimare debemus, aut cretlere omnia quæ fabulosa tot seculis comperlmus. Plin. Hist. Nat. L. VIII, c. 22. Ayant ensuite cité quelques histoires de ces prétendus changemens, il s'écrie: Mirum est quo pro-

#### 224 Essais DE Montaigne,

gent en loups, en juments, et puis encore en hommes? Et s'il est ainsi, comme dit Plutarque (240), qu'en

cedat Græca credulitas. Nullum tam impudens mendacium est ut teste careat. « Il est a étonnant jusqu'où les Grecs ont porté la crédulité. Il n'y a point de mensonge si a impudent qui manque de témoins pour l'autoriser. » Ibid.

(240) J'ai cherché inutilement l'endroit de Plutarque d'où Montaigne a pris cela: maisje trouve dans Pline, que dans l'extrémité des Indes, près de la source du Gange, il y a une nation d'Astomes, de gens sans bouche, tout velus, qui s'habillent du duvet des feuilles, et ne vivent que des odeurs qu'ils respirent par les narines: Astomorum gentem sine ore, corpore toto hirtam vestiri frondium lanugine, halitu tantum viventem et odore quem naribus trahant. Hist, Nat. L. VII, c. 2. — J'ai enfin trouvé que c'est dans le Traité de la Face qui apparoit dans le rond de la lune, que Plutarque a parlé, sur la foi de Magasthene, de certains peuples

quelque endroit des Indes il y aye des hommes sans bouche, se nourrissants de la senteur de certaines odeurs, combien y a-il de nos descriptions fausses? (241) Il n'est plus risible, ny à l'adventure capable de raison et de société: l'ordonnance et la cause de nostre bastiment interne, seroyent (242) pour la plupart hors de propos.

des Indes, qui n'ayant point de bouche, ce qui les a fait nommer Astomes, ne mangent ni ne boivent, mais font brûler une certaine racine, et se nourrissent du parfum qui en exhale. Pag. 1728, §. 946. tom. III. Edit. Henr. Steph.

(241) L'homme n'est plus un animal risible, etc.

(242) Oui, pour une créature sans bouche, par exemple, qui se nourriroit uniquement de ce qui s'exhale de certains corps odoriférans; mais non pas pour des créatures comme nous, qui devons être nourris d'une autre manière, etc.

N 5

#### 226 Essais DE Montaigne,

Dadvantage, combien y a-il de choses en notre cognoissance, qui combattent ces belles reigles que nous avons taillées et prescrites à Nature? Et nous entreprendrons d'y attacher Dieu mesme? Combien de choses appellons-nous miraculeuses, et contre nature? Cela se fait par chasque homme, et par chasque Nation, selon la messare de son ignorance. Combien trouvons-nous de proprietés occultes et de quint'essences? car aller selon nature pour nous, ce n'est qu'aller selon nostre intelligence, autant qu'elle peut suivre, et autant que nous y voyons : ce qui est au-dela, est monstrueux, et desordonné. Or, à ce compte, aux plus advisez et aux plus habiles tout sera donc monstrueux: car à ceux-là, l'humaine raison a persuadé, qu'elle n'avoit ny pied ny fondement quelconque: non pas seulement pour asseurer si la neige est blanche, LIVRE II. CHAP. XII. 227
et Anaugoras (245) la disoit noire:
s'il y a quelque chose, ou s'il y a nulle
chose, s'il y a science ou ignorance:
ce que Metrodorus Chius (244) nioit
l'homme pouvoir dire: ou si nous vivons, comme Euripides est en doubte,
si la vie que nous vivons, lest vie, ou
si c'est ce que nous appellons mort,
qui soit vie: (245)

<sup>(243)</sup> Anaxagoras nivem nigram dixit esse. Cic. Acad. Quæst L. IV, c. 23.

<sup>(244)</sup> Nego, inquit, scire nos sciamusne aliquid, an nihil sciamus: ne idipsum quidem nescire, aut scire, scire nos: non omnino, sit, ne aliquid, an nihil sit. Id. ibid. Sextus Empiricus a mis enssi Metrodore de Chios au nombre des vrais Sceptiques, p. 146.

<sup>(245)</sup> Platon, dans son Görgias, p. 500; Diogene Laërce, dans la Vië de Pyrrhon', L. IX, Segm. 73, et Sextus Empiricus, Pyrrhon', Hipoi L. III, c. 24, citent différenment ces vers, et autrement qu'ils ne sont ici, sans

#### 228 Essais de Montaigne,

et non sans apparence. Car pourquoy prenons-nous tiltre d'estre, de cet instant, qui n'est qu'une (246) eloise dans le cours infini d'une, nuit eternelle, et une interruption si briefve de nostre perpetuelle et naturelle condition, la mort occupant tout le devant et tout le derriere de ce moment, et encore une bonne partie de ce moment? D'autres jurent (247) qu'il n'y a point de mouvement, que rien ne bouge, comme les suivants de Melissus: Car s'il n'y a

pourtant qu'il y ait aucune différence réelle pour le seus.

<sup>(246)</sup> C'est à-dire un éclair. Borel, qui sur ce mot cite Montaigne, le fait venir de elucère. En Languedoc, ajoute-t-il, un liaus veut dire un éclair, et lieussa, faire des éclairs; deux mots qui viennent aussi du latin lucere.

<sup>(247)</sup> Diogene Laërce, dans la Vie de Merlissus, L. IX, Segm. 24.

(248) qu'un, ny ce mouvement spherique ne lui peut servir, ni le mouvement de lieu à autre, comme Platon prénve: (249) d'autres qu'il n'y a ny generation ny corruption en Nature. Protagoras dit, (250) qu'il n'y a rien en Nature que le doubte; que de toutes choses on peut egalément disputer; et de cela mesme, si on peut esgalement disputer de toutes choses: (251) Nausi-

<sup>(248)</sup> Ce que soutenoit Melissus. Diog. Laert. Ibid.

<sup>(249)</sup> Je mets ich d'autres, suivant l'édition in-4". d'Abel l'Angelier, publiée à Paris en 1588.

<sup>(250)</sup> Diogene Laërre, dans la Vie de Protagoras, L. IX., Segm. 51. Si Protagoræ ereda, dit Seneque, nihil in terum natura esti, niei dubium. Epist. 99.

<sup>(251)</sup> Dans toutes les éditions de Montaigne que j'ai pu veir, je trouve ici Mansiphanes, mais c'est sans doute une faute d'impression.

# 230 Essais de Montaigne,

phanes, que des choses, qui semblent, rien est non plus que non est: Qu'il n'y a autre certain que l'incertitude. Parmenides, que de ce qu'il semble, il n'est aucune chose en general: (252)

Nausiphanes étoit disciple et sectateur de Pyrrhon, et en cette qualité il devoit soutenir qu'il n'y avoit rien de certain que l'incertitude: et c'est sans doute ce que Montaigne a voulu nous apprendre ici sur le rapport de Seneque, qui dit expressément: Si Nausiphani credo, hoc unum certum est, nihil esse certi. Epist. 88.

(252) Unum esse omnia: Co sentiment, que Cicéron attribue à Xenophane, Quæst. Acad. L. IV, c. 57, étoit aussi celui de Parmenide, disciple de Xenophane, si nous en croyons Aristote, qui dit (Lib. I., Metaphys. c. 5.) que Parmenide ne croyoit réellement qu'un seul être; mais qu'il supposoit deux principes, le chaud et le froid; pour s'accommoder à l'apparence. Je tiens cette dernière citation; du traducteur des Entrêtens de

Qu'il n'est qu'Un: Zenon, (253) qu'Un mesme n'est pas, et qu'il n'y a rien. Si un estoit, il seroit ou en un autre, ou en soy-mesme. S'il est en un autre, ce sont deux. S'il est en soy-mesme, ce sont encore deux, le comprenant et le comprins. Selon ses dogmes, la nature des choses n'est qu'une ombre ou fausse ou vaine.

Cicéron, de la Nature des Dieux, t. III, p. 276.

— Si Parmenidi credo, dit Seneque, nihil est præter unum. Epist. 88. Et c'est apparemment de là que Montaigne a pris ce qu'il nous dit ici de Parmenide.

<sup>(253)</sup> Ce Zenon doit être Zenon d'Elée, disciple de Parmenide. Les Pyrrhoniens le comptoient pour un de leurs sectateurs. Diogene Laërce, dans la Vie de Pyrrhon, L. IX, Segm. 72. Montaigne copie encore ici Seneque, qui, après ces paroles, si Parmenidi credo, nihil est præter unum, ajoute immédiatement, si Zenoni, ne unum quidem. Epist. 88.

#### 232 Escais de Montaigne,

Il m'a tousiours semblé qu'à un homme chrestien cette sorte de parler est pleine d'indiscretion et d'irreverence: Dieu ne peut mourir, Dieu ne se peut desdire, Dieu ne peut faire ceci ou cela. Je ne trouve pas bon d'enfermer ainsi la puissance divine sous les loix de nostre parole. Et l'apparence qui s'offre à nous, en ces propositions, il la faudroit representer plus reveremment et plus religieusement.

Nostre parler a ses foiblesses et ses deffauts, comme tout le reste. La plus part des occasions des troubles du monde sont Grammairiens. Nos procès ne naissent que du debat de l'interpretation des loix; et la plus part des guerres, de cette impuissance de n'avoir sceu clairement exprimer les conventions et traictés d'accord des princes. Combien de querelles et combien importantes a produit au monde le doubte du sens de

cette syllebe, Hoc? Prenons la clause que la Logique mesme nous presentera pour la plus claire. Si vous dites: Il faict beau temps, et que vous disiez verité, il faict donc beau temps. Voilà pas une forme de parler certaine? Encore nous trompera elle. Qu'il soit ainsi, suivons l'exemple: Si vous dites: Jo ments, et que vous disiez vray, vous mentez donc. L'art, la raison, la force de la conclusion descette-cy sont pareilles à l'autre; toutes fois nous voyla embourbes.

Je woy les Philosophes Pyrrhoniens qui ne peuvent exprimer leur generale conception en aucune maniere de parler : car il leur faudroit un nouveau langage. Le nostre est tout formé de propositions affirmatives, qui leur sont du tout ennemies. De façon que quand ils disent, je doubte, on les tient incontinent à la gorge pour leur faire advouer, qu'au

### 254 Essais de Montaigne,

moins assurent et sçavent-ils cela, qu'ils doubtent. Ainsi on les a contraints de se sauver dans cette comparaison de la Medecine, sans laquelle leur humeur seroit inexplicable. Quand ils prononcent, j'ignore ou je doubte, ils disent que cette proposition s'emporte ellemesme, quant et quant le reste, (254) ny plus ny moins que la rabbarbe, qui pousse hors les mauvaises humeurs, et s'emporte hors quant et quant ellemesme. Cette fantaisie est plus seurement conceue par interrogation: Que sais-je? comme (255) je la porte à la

<sup>(254)</sup> C'est justement la comparaison dont les Pyrrhoniens avoient accoutumé de se servir. Diog. Laërt. dans la Vie de Pyrrhon, L. IX, Segm. 76.

<sup>(255)</sup> On peut la voir dans plusieurs éditions des Essais, au-dessous du portrait de Montaigne. Elle est aussi dans cette édition,

devise d'une Balance. Voyez comment on se prevault de cette sorte de parler plcine d'irreverence. Aux disputes qui sont à present en nostre religion, si vous pressez trop les adversaires, ils vous diront tout detroussement, qu'il n'est pas en la puissance de Dieu de faire que son corps soit en paradis et en la terre, et en plusieurs lieux ensemble. Et ce mocqueur (257) ancien comment il en

sous le portrait de Montaigne à côté de ses armes.

<sup>(256)</sup> Dont Montaigne a parlé ci-dessus, savoir, Dieu ne peut faire ceci, ou cela.

<sup>(257)</sup> Pline, dont voici les propres termes: Imperfectæ vero in homine naturæ precipua solatia, ne Deum quidem posse omnia. Namque nec sibi potest mortem consciscere, si velit, quod homini dedit optimum in tantis vitæ pænis: nec mortales æternitate donare, aut revocare defunctos: nec facere, ut qui vixit, non vixerit: qui honores gessit, non

#### 236 Essais de Montaigne,

faict son profit. « Au moins dit-il, » est-ce une non legere consolation à » l'homme, de ce qu'il voit Dieu ne » pouvoir pas toutes choses: car il ne » se peut tuer quand il le voudroit, » qui est la plus grande faveur que » nous ayons en nostre condition: il ne » peut faire les mortels immortels, ny » revivre les trepassez, ny que celuy » qui a vescu n'ayt point vescu, celuy » qui a cu des honneurs, ne les ait » point eus, n'ayant autre droit sur le

gesserit; nullunque habere in præterita jus, præterquam oblivionis: atque (ut facetis quoque argumentis societas hæc cum Deo copuletur) ut bis dena viginti non sint. Hist. Nat. L. II, c. 7. — Dans la première édition des Essais, publiée en 1.580, et dans celle d'Abel l'Angelier, qui parut in-4°. en 1.788, Montaigne avoit dit ouvertement: Et ce moqueur de Pline, comment il en fait son profit.

» passé que de l'oubliance : Et afin que » cette societé de l'homme à Dieu, s'ac-» couple encore par des exemples plai-» sans, il ne peut faire que deux fois dix » ne soyent vingt. » Voyla ce qu'il dit, et qu'un Chrestien devroit eviter de passer par sa bouche. La où au rebours, il semble que les hommes recherchent cette follefierté de langage pour ramener Dieu à leur mesure:

m)
Cras vel atrá
Nube polum Pater occupato,
Vel sole puro, non tamen irritum
Quodcumque retro est efficiet, neque
Diffinget infectumque reddet
Quod fuqiens semel hora vexit.

<sup>(</sup>m) Que demain Jupiter nous donne de la pluie ou du beau temps, il ne pourra jamais faire que ce qui est passé n'ait point été, et que ce que le temps rapide a une fois emmené avec lui soit encore à faire. Horat. L. III. Od. 29, vs. 43, etc.

#### 238 Essais DE MONTAIGNE,

Quand nous disons que l'infinité des siecles tant passez qu'avenir n'est à Dieu qu'un instant; que sa bonté, sapience, puissance, sont mesme chose avecques son essence; nostre parole le dit, mais nostre intelligence (258) ne l'apprehende point. Et toutesfois nostre outrecuidance veut faire passer la Divinité par nostre estamine; et de la s'engendrent toutes les resveries et erreurs, desquelles le monde se trouve saisi, ramenant et poisant à sa balance chose si eloignée de son poids. (n) Mirum

<sup>(258)</sup> Ne le comprend point. — Du mot latin apprehendere, prendre, saisir; on a fait apprehender, pour dire comprendre, saisir une idée, une pensée; et du temps de Montaigne, le mot appréhender n'étoit employé que dans ce sens-là. Appréhender, pour dire craindre, étoit absolument inconnu.

<sup>.. (</sup>n) Il est étonnant jusqu'où se porte l'arrogance du cœur de l'homme, lorsqu'elle est

LIVER HE CHAP. XII. quo procedat improbitas cordis humani, parvulo aliquo invitata successu. Combien insolemment rabronent Epieurus les Stoiciens, sur ce qu'il tient, l'estre veritablement bon et heureux n'appartenir qu'à Dieu, et l'homme sage n'en avoir qu'un ombrage et simihitude locambien temerairement ont-ils attaché Dieu à la destinée! (à la mienne volonté qu'aucun du surnom de Chrestiens (250) ne le fassent pas encore); et Thaies, Platon et Pythagoras, l'ont assenvi: à la mocessité. Cette fierté de vonleir desconveix Dieu par nos yeux, fait qu'un grand personnage des nostres a attribué à la Divinité une forme corporelle; et est cause de ce qui nous advient tous les jours, d'attribuer

encourages par quelque petit succès. Plin. Hist. Nati. L. II, c. 23.

<sup>(259)</sup> Ils le nient, et le font en effet.

# 240 Essais DE MONTAIGNE,

à Dien les evenemens d'importance, d'une. particuliere assignation. Parce qu'ils nous poisent \*, il semble qu'ils lui poisent aussi, et qu'il y regarde plus entier et plus attentif, qu'aux evenements qui nous sont legers, ou d'une auite ordinaire, (o) Magna Discurant, parva negligunt. Escoutez son exemple, il vous esclaircira de sa raison: (p) Nec in regnis quidem Reges omnia minima curant. Comme si a ce Roy-la, c'estoit plus et moiris de remuer un Empire, ou la feuille d'un arbre: et si sa providence s'exergoit autrement,

inclinant

<sup>\*</sup> Nous intéressent.

<sup>(</sup>o) Les Dieux prennent soin des grandes choses, et négligent les petites. Cic. de Nat. Deor. L. II, c. 66.

<sup>(</sup>p) Les rois mêmes n'entrent point dens toutes les minuties du gouvernement. Idibid. L. III, ch. 35.

LIVRE II. CHAP. XII. inclinant l'evenement d'une bataille, que le sault d'une puce. La main de son gouvernement se preste à toutes choses, de pareille teneur, mesme force, et mesme ordre : notre interest n'y apporte rien : nos mouvements et nos mesures ne le touchent pas: (q) Deus ita artifex magnus in magnis, ut minor non sit in parvis. Notre artogance nous remet tousiours en avant cette blasphemeuse appariation. Parce que nos occupations nous chargent, Straton a estreiné les Dieux de toute immunité d'offices, comme sont leurs Prestres. Il fa t produire et maintenir toutes choses à Nature, et de ses poids et mouvements construit les parties du

Tome VIII.

<sup>(</sup>q) Dieu, qui est si parfait ouvrier dans les grandes choses, ne l'est pas moins dans les petites. D. Augustinus, de Civitate Dei, L. XI, c. 22.

242 Essais DE MONTAIGNE, monde : deschargeant l'humaine nature de la crainte des jugaments divins. (r) Quod beatum æternumque sit, id nec habere negotii quicquem, nec exibere alteri. Nature veut qu'en choses pareilles il y ayt relation pareille. Le nombre donc infini des mortels conclud un pareil nombre d'immortels : les choses infinies, qui tuent et ruinent, en presupposent autant qui conservent et profitent. Comme les ames des Dieux, sans langue, sans yeux, sans oreilles, sentent entre elles chacune, ce que l'autre sent, et jugent nos pensées : ainsi les ames des hommes, quand elles sont libres et deprințes du corps, par le sommeil ou par quelque ravissement, devinent, prognostiquent et voyent choses, qu'elles

<sup>&</sup>quot;(r) Soutenant qu'un être houreux et immortel n'a point de peine, et n'en fait à personne. Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 17.

LIVAT II. CHAP. XII. 243 ne sauroyent veoir meslées aux corps. Les hommes, (260) dict Saint-Paul, sont devenus fols cuidants estre sages, et ont mué la gloire de Dieu incorruptible, en l'image corruptible. Voyez un peu ce bastelage des deifications anciennes. Après la grande et superbe pompe de l'enterrement, (261) comme le feu venoit à prendre au hault de la pyramide, et saísir le lict du trespassé, ils laissoient en mesme temps eschapper un aigle, lequel s'envolant \* a mont, significit que l'ame s'en alloit en Paradis. Nous avons mille médailles et notamment de cette honneste femme de

Faustine, où cet aigle est representé

<sup>(260)</sup> Epître aux Rom. ch. j, v. 22, 23. (261) Tout cela est exactement décrit par Herodien, L. IV.

<sup>\*</sup> En haut.

# 244 Essais DE MONTAIGNE, emportant à la (262) chevremorte vers

le Ciel ces ames deifiées. C'est pitié que nons nous pippons de nos propres singeries et inventions:

(s) Quod finxere timent.

comme les enfans qui s'effrayent de ce mesme visage qu'ils ont barbouillé et noirci à leur compagnon. (t) Quasi quicquam infelicius sit homine, cui sua fgmenta dominantur. C'est bien loin d'honorer celuy qui nous a faicts, que d'honorer celuy que nous avons

<sup>(262)</sup> Celui qui est porté à la chevre morte est couché sur le dos de celui qui le porté, et lui embrasse le cou, en tenant ses cuisses et ses jambes autour de son corps.

<sup>(</sup>s) Ils redoutent les fixions de leur esprit. Lucan. L. I, vs. 486.

<sup>(</sup>t) Comme s'il n'y avoit rien de plus misérable que l'homme, qui est le jouet de ses propres fantaisies.

faict. Auguste eut plus de temples que Jupiter, servis avec autant de religion. et creance de miracles. Les Thasiens en recompense des bienfaicts qu'ils avoient receus d'Agesilaus, lui vindrent dire qu'ils l'avoient canonisé : Vostre Nation, (263) leur dit-il, a-elle ce pouvoir de faire Dieu qui bon lui semble? Faictes-en pour voir l'un d'entre vous : et puis quand j'aurai veu comme il s'en sera trouvé, je vous dirai grand merci de votre offre. L'homme est bien insensé! il ne scauroit forger un ciron, et forge des Dieux à douzaines. Oyez Trismegiste louant nostre suffisance : De toutes les choses admirables a surmonté l'admiration, que l'homme ayt peu trouver la divine Nature, et la

<sup>(263)</sup> Plutarque, dans les Dits notables des Lacédémoniens.

246 Essais DE Montaigne, faire. Voicy des argumens de l'eschole mesme de la Philosophie,

(u) Nosse cui Divos et cœli numina soli Aut soli nescire datum.

Si Dieu est, (264) il est animal: s'il est animal, il a sens: et s'il a sens, il est subject à corruption. S'il est sans corps, il est sans affie, et par conséquent sans àction: et s'il a corps, il est perissable. Voylà pas triomphé? Nous sommes manapables d'avoir faict le Monde: il y a donc (265) quelque Nature plus excellente qui y à mis la main. Co seroit une sotte arrogance de nous estimer la plus parsaite chose de cet Uni-

<sup>(</sup>n) Qui seule peut connoître les Bieux et les puissances célestes, ou savoir qu'on ne peut point les connoître. Lucan. L. I, vs. 452, étc.

<sup>(264)</sup> Cic. de Nat. Deor. L. III, c. 13, 14. (265) Id. ibid. L. II, c. 6.

# LIVRE II. CHAP. XII. 247.

wers: il y a donc quelque chose des meilleur: celà c'est Dieu. Quand vous voyez une riche et pompeuse demeure, encore que (266) vous ne scachiez qui en est le maistre, si ne direz-vous pas qu'elle soict faicte pour des rats. Et cette divine structure, que nous voyons du Palais céleste, n'avons-nous pas à croire que ce soit le logis de quelque Maistre plus grand que nous ne sommes? Le plus hault (267) est-il pas

<sup>(266)</sup> Id. ibid. An verò si domum magnam, pulchramque videris, non possis adduci, ut, etiamsi dominum non videas, muribus illam ét müstellis ædificatam putes: tantum verò ornatum mundi, tantam varietatem, pulchritudinemque rerum coelestium, tantam vim, et magnitudinem maris atque terrarum, si tuum, ac non Deorum immortalium putes, nonne planè desipere videare?

<sup>(267)</sup> An ne hoc quidem intelligimus, omnis supera esse meliora? terram autem case infimam, etc. Id. ibid.

## 248 Essais de Montaigne,

tonsiours le plus digne? Et nous sommes placez au plus bas. Rien sans ame et sans raison (268) ne peut produire un animant capable de raison. Le monde nous produit : il a donc ame et raison. Chaque part de nous est moins que nous : nous sommes part du Monde ; le Monde (269) est donc fourny de sagesse et de raison, et plus abondamment que nous ne sommes. C'est belle chose que d'avoir un grand gouvernement : le gouvernement du monde (270) appartient donc à quelque heureuse nature. Les Astres ne nous font pas de nui-

<sup>- (268)</sup> Id. ibid. c. &

<sup>(269)</sup> Id. ibid. c. 12. Ut nulla pars corporis nostri est quæ non sit minor quàm nosmetipsi sumus; sic mundum universum pluris esse necesse est, quàm partem aliquam universi. Quod sì ita est, sapiens sit mundus necesse est.

<sup>(270)</sup> Id, ibid. c. 11.

sance: ils sont donc pleins de bonté. Nous avons besoing de nourriture: (271) aussi ont donc les Dieux, et se paissent des vapeurs de çà bas. Les biens mondains ne sont pas biens à Dieu: ce ne sont donc pas biens à nous. L'offenser et l'estre offensé sont esgalement tesmoignage d'imbecillité: c'est donc folie de craindre Dieu. Dieu est hon par sa nature, l'homme par son industrie; qui est plus. La sagesse divine et l'humaine sagesse n'ont autre distinction, sinon que celle-la est eternelle. Or la durée n'est aucune accession à la sagesse: Parquoy nous voylà compaignons. Nous

<sup>(271)</sup> Id. ibid. c. 16. Quin etiam cibo, quo utare, interesse aliquid ad mentis aciem putant. Probabile est igitur, præstantem intelligentiam in sideribus esse, quæ et ætheream mundi partem incolant, et marinis terrenisque humoribus longo intervallo extenuatis, alantur.

avons vie, raison et liberté, estimons la bonté, la charité et la justice : ces qualitez sont donc en luy. Somme, (272) le bastiment et le desbastiment, les conditions de la Divinité, se forgent par l'homme selon la relation à soy. Quel patron et quel modele! Estirons, eslevons et grossissons les qualitez humaines, tant qu'il vous plaira. Enfletor, pauvre homme, et encore, et encore, et encore, et encore,

(v) Non sit te ruperis, inquit.

(x) Profecto non Deum, quem cogitare,

<sup>(272)</sup> Le théisme et l'athéisme, etc. tous ces argumens pour et contre une Divinité, etc.

<sup>(</sup>v) Quand tu creverois, tu n'en approcherois pas. Horat. L. II, Sat. 3, vs. 319.

<sup>(</sup>x) Dans le fond, les hommes croyant penser à Dieu, dont ils ne peuvent se former l'idée, ne pensent point à lui, mais à

LIVER II. CHAP. XII. 251 non possunt, sed semetipsos pro illo cogitantes, non illum, sed se ipsos; non i'li, sed sibi comparant. Es choscs naturelles les effets ne rapportent qu'à demy leurs causes. Quoy cette-cy? elle est au-dessus de l'ordre de Nature : sa condition est trop hautaine, trop esloignée, et trop maistresse, pour souffrir que nos conclusions l'attachent et la garotient. 📤 e n'est par nous qu'on y arrive, cette route est trop basse. Nous ne sommes non plus près du ciel sur le mont Cenis, qu'au fond de la mer : cousultez-en pour voir avec votre astrolabe. Ils ramenent Dieu jusques à l'accointance charnelle des femmes, à combien de fois, à combien de générations. Paulina, femme de Saturninus, matrone

eux-mêmes; et c'est à eux, non à lui-même qu'ils le comparent véritablement. D. Auguetin. de Civitate Dei, L. XII, c. 15.

# 252 Essais DE Montaigne,

de grande réputation à Rome, (273) pensant coucher avec le Dieu (274) Serapis, se trouve entre les bras d'un sien amoureux, par le maquerellage des Prestres de ce Temple. Varro, le plus subtil et le plus scavant Autheur Latin, (275) en ses livres de la Theologie, escrit, que le secrestin de Hercules, jettant au sort d'une main pour soy, de l'autre pour Hercules, joua contre luy un soupper et une garse : s'il gaignoit, aux despens des offrandes; s'il perdoit, aux siens. Il perdit, paya son soupper et sa garse. Son nom fut Laurentine, qui veid de nuict ce Dieu entre ses bras, luy disant au surplus, que le lende-

main.



<sup>(273)</sup> Cette histoire est racontée au long dans Josephe, Antiq. Jud. L. XVIII, c. 4.

<sup>(274)</sup> Ou Anubis, selon Josephe, ibid.

<sup>(275)</sup> Dans S. Augustin, de Civitate Dei, L. VI, c. 7.

main, le premier qu'elle rencontreroit, la payeroit celestement de son salaire. Ce fut (276) Taruncius jeune homme riche, qui la mena chez lui, et avec le temps la laissa heritiere. Elle à son tour, esperant faire chose agreable à ce Dieu, laissa heritier le peuple Romain: Pourquoy on lui attribua les honneurs divins. Comme s'il ne suffisoit pas, que (277) par double estoc Platon fust originellement descendu des Dieux, et

Tome VIII.

<sup>(276)</sup> Ou Tarrutius, juvenis ditissimus, ibid. Mais, selon Plutarque, qui raconte la même histoire (in Vit. Romuli, p. 20, t. I, Francof. Ed. Aubr. 1599.) le premier homme que rencontra Larentia, fut un nommé Tarrutius, homme jà fort aagé. Ch. 3 de la Traduction d'Amyot.

<sup>(277)</sup> Des deux côtés, du côté paternel et maternel. — Estoc, ligne d'extraction, la source d'une liguée, où toute la lignée rapporte son commencement. Nicot.

254 Essais de Montaigne,

avoit pour Autheur commun de sa race, Neptune: il estoit tenu pour certain à Athenes, qu'Ariston (278) ayant voulut jouir de la belle Perietyone, n'avoit scen et fut adverti en songe (279) par le Dieu Appollo, de la laisser impollue et intacte, jusques à ce qu'elle fust accouchée. (280) C'estoient le pere et mere de Platen. Combien y a-il és histoires, de pareils cocuages, procurez par les Dieux, contre les pauvres humains? et des maris injurieusement descriez en faveur des enfans? En la Religion de Mahumet, il se trouve par la croyance

<sup>(278)</sup> Diogene Laërce, dans la Vie de Platon, L. III, Segm. 2.

<sup>(279)</sup> On tient pour chose certaine, qu'Apollon s'apparut en vision la nuit à Ariston, qui lui défendit de toucher à sa femme, de dix mois. Plutarque, dans ses Propos de table, L. VIII. Question première.

<sup>(280)</sup> Ariston et Perictione étoient, etc.

de ce peuple, assez de Merlins: assavoir enfants sans pere, spirituels, nays divinement au ventre des pucelles; et portent un nom, qui le signifie en leur langue.

Il nons faut noter, qu'à chasque chose, il n'est rien plus cher, et plus estimable que son Estre, (le lyon, l'aigle, le daulphin, ne prisent rien audessus de leur espece) et que chascune rapporte les qualitez de toutes autres à ses propres qualitez: Lesquelles nous pouvons bien estendre et racourcir, mais c'est tout; car hors de ce rapport, et de ce principe, nostre imagination ne peut aller, ne peut rien deviner autre, et est impossible qu'elle sorte de là, et qu'elle passe au-delà. D'où naissent (281) ces anciennes conclusions:

<sup>(281)</sup> Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 18. Quòd si omnium animantium formam vincit ho-

## 256 Essais de Montaigne,

- « De toutes les formes, la plus belle
- » est celle de l'homme : Dieu donc est
- » de cette forme. Nul ne peut estre
- » heureux sans vertu : ny la vertu estre
- » sans raison: et nulle raison loger ail-
- » leurs qu'en l'humaine figure : Dieu
- » est donc revestu de l'humaine figure. »
- (y) Ita est informatum anticipatum mentibus nostris, ut homini, quum de Deo cogitet, forma occurrat humana. Pourtant disoit plaisamment Xeno-

minis figura, Deus autem animans est: câ figura profecto est, quæ pulcherrima sit omnium: quoniamque Deos beatissimos esse constat, beatus autem esse sine virtute nemo potest, nec virtus sine ratione constare, nec ratio usquam inesse nisi in hominis figura; hominis esse specie Deos confitendum est.

<sup>(</sup>y) Tant nous sommes portés naturellement à nous représenter Dieu sous une forme humaine, lorsque nous pensons à lui, Id. ibid. c. 27.

# LIVRE II. CHAP. XII. 257 phanes, (282) que si les animaux se forgent des Dieux, comme il est vraysemblable qu'ils facent, ils les forgent certainement de mesme eux, et se glorifient, comme nous. Car pourquoy ne dira un oyson ainsi : « Toutes les pieces » de l'Univers me regardent, la Terre » me sert à marcher, le Soleil à m'es-» clairer, les Estoiles à m'inspirer leurs » influances : j'ay telle commodité des » Vents, telle des Eaux : il n'est nien » que cette voute regarde si favorable-» ment que moy : je suis le mignon de » nature: Est-ce pas l'homme qui me » traicte, qui me loge, qui me sert? » C'est pour moy qu'il fait et semer et » moudre. S'il me mange, aussi fait-

» il bien l'homme son compagnon; et
» si fais-je moi les vers qui le tuent,

<sup>· (282)</sup> Voyez Eusebe, dans sa Préparation évangélique, L. XIII, c. 13.

### 258 Essais DE Montaigne,

» et qui le mangent. » Autant en diroit une gruë; et plus magnifiquement encore pour la liberté de son vol, et la possession de cette belle et haulte region: (z) Tam blanda conciliatrix, et tam sui est lena ipsa natura!

Or donc par ce mesme train, pour nous sont les destinées, pour nous le Monde, il luict, il tonne pour nous; et le Createur, et les Creatures, (283) tout est pour nous. C'est le but et le poinct où vise l'université des choses. Regardez le Registre que la Philosophie a tenu deux mille ans et plus, des af-

<sup>(</sup>z) Tant la nature est adroite à se faire aimer, en rendant chaque être aimable à luimême. Cic. de Nat. Deor. L. I, c. 27.

<sup>(283)</sup> J'ai connu des théologiens qui donnoient ce beau principe pour un article de foi, tout prêts à foudroyer de leurs anathèmes quiconque osoit le révoquer en doute.

faires celestes: les Dieux n'ont agi, n'ont parlé, que pour l'homme: elle ne leur attribue autre consultation et autre vacation. Les voylà contre nous en guerre:

(a) Domitosque Herculeâ manu Telluris juvenes, unde periculum Fulgens contremuit domus Saturni veteris.

Les voicy partisans de nos troubles, pour nous rendre la pareille de ce que tant de fois nous sommes partisans des leurs:

(b) Neptunus muros mugnoque emota tridenti

<sup>(</sup>a) Et les enfans de la terre, qui ayant jetté l'alarme dans le brillant palais du vieux Saturne, furent enfin terrassés par Hercules Horat. L. II, Od. 12, vs. 6, etc.

<sup>(</sup>b) Neptune avec son trident ébranle les

## 260 ESSAIS DE MONTAIGNE,

Fundamenta quatit, totamque à scdibus urbem

Eruit : hic Juno Scæas sævissima portas Prima tenet.

Les Cauniens, pour la jalousie de la domination de leurs Dieux propres, prennent armes en dos, le jour de leur devotion, et vont courant toute leur banlieue, (284) frappant l'air par-cy par-là, à tout leurs glaives, pour chassant ainsi à outrance, et bannissant les Dieux estrangers de leur territoire.

Leurs puissances sont retranchées selon nostre necessité. Qui guerit les chevaux, qui les hommes, qui la peste,

murs de Troie, et renverse cette superbe ville de fond en comble, tandis que l'impitoyable Junon se saisit des portes de Scée pour faire entrer les Grecs. Æneid. L. II, vs. 610, etc.

<sup>(284)</sup> Herodot L. I, p. 79.

LIVRE II. CHAP. XII. 261
qui la teigne, qui la toux, qui une sorte
de gale, qui une autre: (c) adeo minimis etiam rebus prava religio inserit
Deos: qui fait naistre les raisins, qui
les aulx: qui a la charge de la paillardise, qui de la marchandise: à chasque
race d'artisans, un Dieu: qui a sa Province en Orient et son credit; qui en
Ponant

- (d) Hic illius arma, Hic currus fuit.
- (e) O Sancte Apollo, qui umbilicum certum terrarum obtines!

<sup>(</sup>c) Tant une religion déréglée se plaît à attacher des Dieux aux plus petites choses. Tit. Liv. L. XXVII, c. 23.

<sup>(</sup>d) Là étoient les armes et le char de Junon, dit Virgile, en parlant de Carthage. Æneid.
L. I; vs. 20, 21.

<sup>(</sup>e) Saint Apollon, placé dans le milieu du monde. Cic. de Divinat. L. II, c. 56. Ce vers est pris de la Traduction de l'abbé Regnier.

### 262 Essais DE Montaigne,

(f) Pallada Cecropidæ, Minaïa Creta Dianam,

Vulcanum tellus Hypsipilæa colit:
Junonem Spartæ, Pelopeïadesque Mycenæ,
Pinigerum Fauni Mænalis ora caput.
Mars Latio venerandus.

qui n'a qu'un bourg ou une famille en sa possession: qui loge seul; qui en compaignie, ou volontaire ou necessaire,

(g) Junctaque sunt magno templa nepotis
avo.

Il en est de si chetifs et populaires,

<sup>(</sup>f) A Athènes, l'on adore Pallas; dans l'Isle de Crete, Diane; et à Lemnos, Vulcaina Sparte et Mycène adorent Junon. Le Dieu Faune a des autels en Arcadie, et Mars dans le pays Latin. Ovid. Fast. III, vs. 81, etc.

<sup>(</sup>g) Le petit-fils est logé avec le grand Jupiter, son ayeul, dans un même temple. Id. ibid. L. I, vs. 294.

( car le nombre s'en monte jusques à trente-six mille) qu'il en faut entasser bien cinq ou six à produire un espi de bled, et en prennent leurs noms divers. Trois à une porte: celuy de l'ais, celuy du gond, celuy du seuil. Quatre à un enfant, Protecteurs de son maillot, de son boire, de son manger, de son tetter. Aucuns certains, aucuns incertains et doubteux. Aucuns, qui n'entrent pas encore en Paradis:

(h) Quos, quoniam cœli nundum dignamur honore,

'Quas dedimus certè terras habitare sinamus.

Il en est de Physiciens, de Poëtiques, de Civils. Aucuns, moyens entre la di-

<sup>(</sup>h) Et puisque nous ne leur faisons pas encore l'honneur de les admettre dans le ciel, permettons-leur d'habiter les terres que fous leur avons accordées. Ovid. Mctam. L. I, Fab. VI, vs. 32, 35.

264 ESSAIS DE MONTAIGNE, vine et humaine nature, Mediateurs, Entremetteurs de nous à Dieu: Adorez par certain second ordre d'adoration, et diminutif: Infinis en tiltres et offices: les uns bons, les autres mauvais. Il en est de vieux et cassez, et en est de mortels: car Chrysippus estimoit (285) qu'en la derniere conflagration du Monde tous les Dieux auroyent à finir, sauf Jupiter. L'homme forge mille plaisantes societez entre Dieu et luy. Est-il pas son compatriote:

(i) Jovis incunabula Creten.

Voicy l'excuse, que nous donnent, sur la consideration de ce subject, Scevola

<sup>(285)</sup> Plutarque, des communes Conceptions, contre les stoiques, c. 27. de la Traduction d'Amyot.

<sup>(</sup>i) Crete, berceau de Jupiter. Ovid. Metam. L. VIII, Fab. I, vs. 99.

grand Pontife, et Varron grand Theologien, en leur temps: Qu'il est besoin que le peuple ignore beaucoup de choses vrayes, et en croye beaucoup de fausses. (k) Quum veritatem, qud liberetur, inquirat: credatur ei expedire, quod fallitur. Les yeux humains ne peuvent appercevoir les choses que par les formes de leur cognoissance. Et ne nous souvient pas quel sault print le miserable Phaëton pour avoir voulu manier

<sup>, (</sup>k) Comme il ne s'informe de la vérité que pour se donner la clef des champs, on croit qu'il lui est plus avantageux d'être dans l'erreur. D. Augustin. de Civit. Dei, L. IV, c. 31, où vous trouverez ces paroles de Varron, dont Montaigne vient de donner une traduction fort fidelle. Multa esse vera quœ non modo vulgo scire non sit utile, sed etiam, tametsi falsa, aliter existimare populum expediat. M. Terentius Varro, de Cultu Deorum.

## 266 Essais de Montaigne,

les renes des chevaux de son pere, d'une main mortelle. Nostre esprit retombe en pareille profondeur, se dissipe et se froisse de même, par sa temerité. Si vous demandez à la Philosophie de quelle matiere est le Soleil, que vous repondra-elle, sinon, de fer, et de pierre, ou autre estoffe de son usage? S'enquiert-on à Zenon que c'est que Nature? Un feu, (286) dit-il, artiste, propre à engendrer, procedant reiglement. Archimedes Maistre de cette Science qui s'attribue la presseance sur toutes les autres en verité et certitude : Le Soleil, dit-il, est un Dieu de fer enflammé. Voyla pas une belle imagination produicte de l'inevitable neces-

<sup>(286)</sup> Zeno — ita naturam definit, ut eam dicat, ignem esse artificiosum ad giguendum progredientem viå. Cio. de Matura Deorum, L. II, c. 22.

sité des demonstrations Geometriques? Non pourtant si inevitable et utile, que Socrates n'ayt estimé, (287) qui suffisoit d'en sçavoir, jusques à pouvoir arpenter la Terre qu'on donnoit et recevoit: et que Polyænus, qui en avoit esté fameux et illustre Docteur, ne les ayt prises à mespris (288), comme pleines de fausseté, et de vanité apparente, après qu'il eust gousté des doux fruicts des jardins poltronesques d'Epicurus. Socrates en Xenophon sur ce propos d'Anaxagoras, estimé par l'Antiquité entendu au dessus de tous autres, es

<sup>(287)</sup> Xenoph. Mirabilium, L. IV, §. 7, c. 2.

<sup>(288)</sup> Cic. Acad. Quæst. L. IV, c. 38. Polyænus qui magnus Mathematicus fuisse dicitur, postquam Epicuro assentiens totam. Geometriam falsam esse credidit.

268 Essais DE Montaigne,

choses celestes et divines, dit (289) qu'il se troubla du cerveau, comme font tous les hommes, qui \* perscrutent immoderement les cognoissances, qui ne sont de leur appartenance. Sur ce qu'il faisoit le Soleil une pierre ardente, il ne s'advisoit pas, qu'une pierre ne luit point au feu, et qui pis est, qu'elle s'y consomme. En ce qu'il faisoit un, du Soleil et du feu, (290) que le feu ne

<sup>(289)</sup> Xenophon. Mirabilium, L. IV, c. 7, 6. 6 et 7.

<sup>\*</sup> Recherchent. — Perscruter n'a jamais été français. C'est Montaigne qui l'a forgé du latin *perscrutari*, chercher, rechercher avec soin, examiner à fond, etc.

<sup>(290)</sup> Socrate n'étoit pas grand physicien, à en juger par ce qu'il nous dit ici du fen par opposition au soleil: car qui ne sait que le feu noirciroit la peau de qui se tiendroit long-temps fort près du feu; qu'à une trèspetite distance, on ne pourroit le regarder

noircit pas ceux qu'il regarde : que nous regardons fixement le feu : que le feu tue les plantes et les herbes. C'est à l'advis de Socrates, et au mien aussi, le plus sagement jugé du Ciel, que n'en juger point. Platon ayant à parler des Demons au Timée : C'est entreprinse, dit-il, qui (201) surpasse nostre portée ; il en faut croire ces anciens . qui se sont dicts engendrez d'eux. C'est contre raison de refuser for aux enfants des Dieux, encore que leur dire ne soit estably par raisons necessaires, ny vraisemblables: puis qu'ils nous respondent, de parler de choses domestiques et familieres.

Voyons si nous avons quelque peu

fixement; et qu'à une distance convenable, au lieu de tuer les herbes et les plantes, il leur fait du bien?

<sup>(291)</sup> In Timæo, p. 530. F.

plus de clarté en la cognoissance des choses humaines et naturelles. N'est-ce pas une ridicule entreprinse, à celles ausquelles par nostre propre confession nostre science ne peut atteindre, leur aller forgeant un autre corps, et prestant une forme fausse de nostre invention: comme il se void au mouvement des planetes, auquel d'autant que nostre esprit ne peut arriver, ni imaginer sa naturelle conduite, nous leur prestons du nostre, des ressors materiels, lourds, et corporels:

(1) Temo aureus, aurea summæ Curvatura rotæ, radiorum argenteus ordo.

<sup>(1)</sup> Le timon est d'or, les roues d'or et les rayons d'argent. Metamorph. L. II, Fab. j, vs. 106, etc. Montaigne nous dira tout à l'heure que les anciens Philosophes se sont un peu trop fondés sur des autorités purement poétiques. Il a raison jusques-là: mais

Vous diriez que nous avons eu des cochers, des charpentiers et des peintres, qui sont allez dresser là-hault des engins à divers mouvements, et ranger les rouages et entrelassemens des corps celestes bigarrez en couleur, autour du fuseau de la Necessité, selon Platon.

(m) Mundus domus est maxima rerum Quam quinque altitonæ fragmine Zonæ Cingunt, per quam limbus pictus bis sex signis,

Stellimicantibus, altus in obliquo cethere, lunce

Bigas acceptat.

je ne comprends pas pourquoi il prétend ici tirer avantage contre les physiciens de quelques autorités de cette espèce, qui n'ont jamais passé que pour des peintures arbitraires, inventées pour amuser l'imagination plutôt que pour instruire l'esprit.

(m) Le monde est une grande maison environnée de cinq Zones, et traversée obli-

#### 272 Essais de Montaigne,

Ce sont tous songes et fanatiques folies. Que ne plaist-il un jour à Nature nous ouvrir son sein, et nous faire voir au propre, les moyens et la conduicte de ses mouvements, et y préparer nos yeux? O Dieu! quels abus, quels mescomptes nous trouverions en nostre pauvre science! Je suis trompé, si elle tient une seule chose, droictement en son poinct: et m'en partiray d'icy plus ignorant toute autre chose, que mon ignorance.

Ay-je pas veu en Platon ce divin mot,

quement par une bordure enrichie de douze signes rayonnans d'étoiles, où sont admis les coursiers de la lune. Ces vers sont de Varron, et c'est le grammairien Valerius Probus qui les rapporte dans ses notes sur la VI. Eglogue de Virgile. Mais il y a dans le premier maxilla homulli; et dans le dernier, Bigas solisque receptat. Je dois cette note à M. Barbeyrac.

(292) que Nature n'est rien qu'une Poësie énigmatique? Comme, peutestre, qui diroit, une peinture voilée et tenebreuse, entreluisant d'une infinie varieté de faux jours à exercer nos conjectures. (n) Latent ista omnia crassis

<sup>(292)</sup> Montaigne a fort mal pris le sens de Platon, dont voici les propres paroles: Toute poésie de sa nature est énigmatique. Platon dit cela à l'occasion d'un vers du Margites d'Homere, qu'il explique, et qui effectivement a quelque chose d'énigmatique. Ou Montaigne n'a pas vu ce passage dans Platon, ou il l'a lu sans l'examiner de fort près. La nature est certainement une énigme à notre égard: mais on ne voit pas trop bien en quel sens on peut l'appeller une poésie énigmatique. Montaigne lui-même, à qui ce mot paroît si divin, ne nous l'explique pas fort nettement.

<sup>(11)</sup> A notre égard toutes ces choses sont couvertes et enveloppées d'épaisses ténèbres; de sorte qu'il n'y a point d'homme d'un

## 274 Essais de Montaigne,

occultata et circumfusa tenebris : ut nulla acies humani ingenii tanta sit, quæ penetrare in Cælum, Terram intrare possit. Et certes la Philosophie n'est qu'une Poësie sophistiquée. D'où tirent ces Autheurs anciens toutes leurs authoritez, que des Poëtes? et les premiers furent Poëtes eux-mesmes, et la traicterent en leur art. Platon n'est qu'un Poëte descousu. Toutes les sciences sur - humaines s'accoustrent du style Poëtique. Tout ainsi que les femmes employent des dents d'yvoire, où les leurs naturelles leur manquent, et au lieu de leur vray teint, en forgent un de quelque matiere estrangere : cemme elles font des cuisses de drap et de feutre, et de l'embonpoinct de coton, et au veu

esprit assez perçant pour pénétrer ni dans le ciel, ni dans la terre. Cic. Acad. Quæst. L. IV, c. 3g.

LIVRE II. CHAP. XII. et sceu d'un chascun s'embellissent d'une beauté fausse et empruntée : ainsi fait la science (et nostre Droict mesme a. dit-on, des fictions legitimes sur lesquelles il fonde la verité de sa justice): elle nous donnent en payement et en presupposition, les choses qu'elle mesme nous apprend estre inventées : car ces epicycles, excentriques, concentriques, de quoy l'Astrologie s'ayde à conduire le bransle de ses Estoiles, elle nous les donne pour le mieux qu'elle ayt sceu inventer en ce subject : comme aussi au reste , la Philosophie nous presente, non pas ce qui est, ou ce qu'elle croit, mais ce qu'elle forge ayant plus d'apparence et de gentillesse. Platon \* sur le discours de l'estat de nostre corps et de celuy des bestes : Que ce que nous avons dict, soit vray,

<sup>\*</sup> Dans le Timée , p. 72. D.

nous en asseurerions, si nous avions sur cela confirmation d'un Oracle. Seulement nous asseurons, que c'est le plus vray-semblablement, que nous ayons sceu dire.

Ce n'est pas au Ciel seulement qu'elle envoye ses cordages, ses engins et ses roues : considerons un peu ce qu'elle dit de nous-mesmes et de nostre contexture. Il n'y a pas plus de retrogradation, trepidation, accession, reculement, ravissement, aux Astres et corps celestes, qu'ils en ont forgé en ce pauvre petit corps humain. Vravement ils ont eu par-là, raison de l'appeller le petit Monde, tant ils ont employé de pieces et de visages à le maçonner et bastir. Pour accommoder les mouvemens qu'ils voyent en l'homme, les diverses fonctions et facultez que nous sentons en nous, en combien de parties ont-ils divisé nostre ame? en combien de sieges logée?

logée? à combien d'ordres et d'estages ont-ils departy ce pauvre homme, outre les naturels et perceptibles? et à combien d'offices et de vacations? Ils en font une chose publique imaginaire. C'est un subject qu'ils tiennent et qu'ils manient: on leur laisse toute puissance de le descoudre, ranger, rassembler et estoffer, chascun à sa fantasie; et si ne le possedent pas encore. Non seulement en verité, mais en songe mesmes, ils ne le peuvent reigler, qu'il ne s'y trouve quelque cadence, ou quelque son, qui eschappe à leur architecture, toute enorme qu'elle est, rapiecée de mille lopins faux et fantastiques. Et ce n'est pas raison de les excuser : Car aux peintres, quand ils peignent le Ciel, la Terre, les Mers, les Monts, les Isles sescartées, nous leurs condonnons, qu'ils nous en rapportent seulement quelque marque legere : et comme de choses

278 Essais de Montaigne, ignorées, nous contentons d'un tel quel ombrage et feint. Mais quand ils nous tirent après le naturel, ou autre subject, qui nous est familier et cognu, nous exigeons d'eux une parfaicte et exacte representation des lineaments, et des

couleurs: et les mesprisons, s'ils y faillent. Je sçai bon gré (293) à la garce

(293) Ou fille Milesienne. Elle étoit servante de Thalès, née en Thrace, non pas à Milet, comme dit Platon, d'où ce conte a été tiré. Du reste', Platon ne dit pas que cette fille eût mis quelque chose sur le passage de Thalès pour le faire broncher; mais que Thalès marchant les yeux levés vers le ciel pour coutempler les astres, tomba daus un puits. In Theoeteto, p. 127. G. — Garce significit encore fille du temps d'Amyot et de Montaigne. Minos ottroya la paix aux Atheniens, dit Amyot, dans la Vie de Thésés, seus condition que l'espace de neuf ans durans ils seroyent tenus d'envoyer chacun an

Milesienne, qui voyant le Philosophe Thales s'amuser continuellement à la contemplation de la voute celeste, et temir tousjours les yeux eslevez contremont, luy mit en son passage quelque chose à le faire broncher, pour l'advertir qu'il seroit tems d'amuser son pensement aux choses qui estoient dans les
nues, quand il auroit pourveu à celles
qui estoient à ses pieds. Elle luy conseilloit certes bien, de regarder plustot
à soy qu'au Ciel: Car, comme dit Democritus par la bouche de Cicero,

(o) Quod est ante pedes, nemo spectat: cœli scrutantur plagas.

Mais nostre condition porte, que la

en Candie, par forme de tribut, sept jeunes garçons, et autant de jeunes garces, ch. 6.

<sup>(</sup>o) Personne ne regarde ce qui est à sea pieds, et l'on s'amuse à fouiller dans les régions célestes. Cic. de Divinat. L. II, c. 13.

cognoissance de ce que nous avons entre mains, est aussi esloignée de nous, et aussi bien au dessus des nues, que celle des Astres: Comme dit Socrates en Platon, qu'à quiconque se mesle de la Philosophie, (294) on peut faire le reproche que fait cette femme à Thales, qu'il ne void rien de ce qui est devant luy. Car tout Philosophe ignore ce que fait son voisin; ouy et ce qu'il fait luymesme: et ignore ce qu'ils sont tous deux, ou bestes, ou hommes. Ces gens ici, qui trouvent les raisons de Sebonde trop foibles, qui n'ignorent rien, qui gouvernent le monde, qui savent tout:

(p) Quæ mare compescant causæ, quid temperet annum:

<sup>(294)</sup> Plato, in Theæteto, p. 127. G.

<sup>(</sup>p) Ce qui retient la mer dans ses bornes; ce qui règle les saisons; si les étoiles ont un mouvement propre, ou sont emportées par

Stellæ sponte suå, jussæve vagentur et errent:

Quid premat obscurum lunæ, quid proferat orbem:

Quid velit et possit rerum concordia discors.

n'ont-ils pas quelquesfois sondé parmy leurs Livres les difficultez qui se presentent, à cognoistre leur estre propre? Nous voyons bien que le doigt se meut, et que le pied se meut, qu'aucunes parties se branslent d'elles-mesmes sans nostre congé, et que d'autres nous les agitons par nostre ordonnance; que certaine apprehension engendre la rougeur, certaine autre la palleur; telle imagination agit en la rate seulement.

Q 5

une force étrangère; d'où vient que la lune eroit et décroit régulièrement; quelle est la vertu des quatre élémens, qui, si contraires les uns aux autres, contribuent ensemble à la conservation de l'univers. Horat. L. I, Epist. 12, vs. 16, etc.

telle autre au cerveau; l'une nous cause le rire, l'autre le pleurer; telle autre transit et estonne tous nos sens, et arreste le mouvement de nos membres; à tel object l'estomach se sousleve, à tel autre quelque partie plus basse. (295) Mais comme une impression spirituelle fasse une telle faussée dans un subject massif et solide, et la nature de la liaison et cousture de ces admirables ressorts, jamais homme ne l'a sceu: (q)

<sup>(295)</sup> Mais comment une impression spirituelle peut s'insinuer ainsi dans un sujet corporel et solide, — o'est ce que l'homme n'a jamais su, etc. — Faussée vient de fausser ou faulser, lorsqu'il signifie percer tout outre, comme dans cet exemple: Il lui donna un si grand coup de lance, qu'il lui faulsa escu et haubert. Nicot.

<sup>(</sup>q) Toutes ces choses sont impénétrables à la raison humaine, et cachées dans la

Omnia incerta ratione, et in naturæ majestate abdita, dit Pline. Et St. Augustin, (r) Modus, quo corporibus adhærent spiritus, omnino mirus est,

majesté de la nature. Plin. Hist. Nat. L. II, c. 37.

(r) La manière dont les esprits sont unis aux corps, est tout-à-fait merveilleuse, et ne peut être comprise par l'homme, et c'est-là l'homme lui-même. D. Augustin. de Spiritu et Animâ.

Au lieu du Traité de S. Augustin, de Spiritu et Animă, que j'avois cité ici sur la foi d'un exemplaire de Montaigne qui avoit appartenu au fameux docteur Barrew, où cette citation se trouvoit écrite à la main, j'ai appris de M. Barbeyrac, qu'il faut mettre de la Cité de Dieu, L. XXI, c. 10. Voici les propres paroles de S. Augustin: Quia et iste alius modus, quo corporibus adhorrent spiritus, et animalia fiunt, emninò mirus 4st, etc.

nec comprehendi ab homine potest : et hoc ipse homo est. Et si ne le met-on on pas pourtant en doubte : car les opinions des hommes sont receues à la suitte des creances anciennes, par authorité et à credit, comme si c'estoit Religion et Loy. On recoit comme un jargon ce qui en est communement tenu: on reçoit cette verité, avec tout son bastiment et attclage d'arguments et de preuves, comme un corps ferme et solide, qu'on n'esbransle plus, qu'on ne juge plus. Au contraire, chascun à qui mieux mieux, va plastrant et confrontant cette creance receue, de tout ce que peut sa raison, qui est un outil souple, contournable, et accommodable à toute figure. Ainsi se remplit le monde et se confit en fadeze et en mensonge.

Ce qui fait qu'on ne doubte de guere de choses, c'est que les communes impressions \* on ne les essaye jamais; on n'en sonde point le pied, où git la faute et la foiblesse : on ne debat que sur les branches: on ne demande pas si cela est vray, mais s'il a esté ainsi ou ainsi entendu. On ne demande pas si Galen a rien dict qui vaille? mais s'il a dict ainsi, ou autrement. Vrayment c'estoit bien raison que cette bride et contrainte de la liberté de nos jugements, et cette tyrannie de nos creances, s'estendist jusques aux escholes et aux arts. Le Dieu de la Science scholastique, c'est Aristote: c'est Religion de debattre de ses ordonnances, comme celles de Lycurgus à Sparte. Sa doctrine nous sert de Loy magistrale, qui est à l'adventure autant fausse qu'une autre.

Je ne sçay pas pourquoy je n'accep-

<sup>\*</sup> On ne les met jamais à l'épreuve, ou en question.

286 Essais DE MONTAIGNE,

tasse autant volonțiers, ou les idées de Platon, ou les atomes d'Epicurus, ou le plein et le vuide de Leucippus et Democritus, ou l'eau de Thales, (296) ou l'infinité de nature d'Anaximander, ou (297) l'air de Diogenes, ou les nombres et symmetrie de Pythagoras, ou l'infiny de Parmenides, ou l'un de Museus, ou l'eau et le feu d'Appolodorus, ou les parties (298) similaires d'Anaxagoras, ou la discorde et amitié d'Empedocles, ou le feu de Heraclitus, ou toute autre opinion, (de cette confusion infinie

<sup>(296)</sup> Apud Sextum Empiricum, Pyrrh. Hyp. L. III, c. 4, p. 115.

<sup>(297)</sup> De Diogene Apolloniate, apud Sextum Empiricum, ibid. Voici qui prouve encore ce que j'ai dit, note 206 de ce Chapitre XII, que c'étoit l'air et non l'âge, qui, selon Montaigne, devoit être le Dieu de ce philosophe d'Apollonie.

<sup>(298)</sup> Sextus Empiricus, ibid.

## LIVRE II. CHAP. XII. d'advis et de sentences, que produit cette belle raison humaine par sa certitude et clair-voyance, en tout ce dequoy elle se mesle ) que je feroy l'opinion d'Aristote, sur ce subject des principes des choses naturelles : Lesquelles Principes il bastit de trois pieces, matiere, forme, et privation. Et quest-il plus vain que de faire l'inanité mesme, cause de la production des choses? La privation c'est une negative : de quelle humeur en a-il peu faire la cause et origine des choses qui sont? Cela toutesfois ne s'oseroit esbranler que pour l'exercice de la Logique. On n'y debat rien pour le mettre en doubte, mais pour deffendre l'Auteun de l'Eschole, des objections estrangeres : son authorité c'est

Fin du Tome VIII.

le but au delà duquel il n'est pas permis

de s'enquerir.



